Manfred Rompf, Pfr.i.R, Kontemplationslehrer
Grinder der Essener Schule der Kontemplation
(www.kontemplation.org) Mitglied im Wurzburger
Forum der Kontemplation (www.wfdk.de)
Schliepersberg 9 b, 45257 Essen,

Tel.: 0201-488849, www.meditation-essen.de,
mg@manfredrompf.de

28.08.2016 HaT Nachfeier des 80. Geburtstags

Vortrag: Die Bedeutung von Meditation und
Kontemplation fiir ein spirituelles Leben

Liebe Freundinnen und Freunde der Meditation!
Liebe Zuhorende!

Bevor ich etwas zur Bedeutung von Meditation u.
Kontemplation sage, mochte ich etwas zum Begriff
Spiritualitdt sagen, der heute in Vieler Munde ist.
Das Wort kommt vom lateinischen ,spiritus®, Uber-
setzt: Hauch, Atem, Geist. Ahnlich bedeutet im
Griechischen das Wort ,psycha“:. Lebenshauch,
Atem, Leben, Seele. In der christlichen Spiritualitat
wird mit diesem Begriff die Wirksamkeit des Heili-
gen Geistes, des Atems Gottes, also Gottes un-
sichtbares Wirken in und an uns bezeichnet. Schon
in der Schdpfungsgeschichte heildt es: ,und der
Geist Gottes schwebte auf dem Wasser®. Gerhard
Tersteegen dichtet. ,Du Atem aus der ewigen Stil-
le, durchwehe sanft der Seele Grund...”

Spiritualitat hat also etwas mit nicht Materiellem zu
tun, das aber doch erfahrbar und lebensnotwendig
wie der Atem ist. Sie gehoért zum geistigen, geistli-
chen, seelischen Bereich. Sie hat etwas mit unse-
rer Seele zu tun, mit unserem inneren Erleben.
Verbunden ist damit die Vorstellung, dass unser
inneres Erleben und Erfahren Uber unser Ich hin-
aus weist auf eine transzendente Wirklichkeit, die
wir als Gott, das Goéttliche bezeichnen, oder je
nach Religion, Kultur oder Philosophie, HERR, das
Ewige, Brahman, Tao, Allah, All-Eines, erste und
letzte Wirklichkeit u.a.

Je nach Religion, Kultur und Individuum hat darum
Spiritualitat ihre je besonderen Auspragungen und
muss nicht an eine Religion gebunden sein. Ein
Mensch, der bewusst auf seinen Atem achtet und
dabei Dank und Ehrfurcht vor dem Leben empfin-
det, kann bereits als spiritueller Mensch bezeichnet
werden. Als religidser Mensch kann er erst be-
zeichnet werden, wenn noch hinzukommt, dass er
gemal einer Religion dabei an eine transzendente
Wirklichkeit glaubt und dieser gegeniiber dankbar
und verantwortlich fir sein Leben ist und geman

seiner Religion gewisse Dogmen und Rituale be-
achtet.

Es kann also ein Unterschied zwischen spirituell
und religiés bestehen. Da aber Spiritualitdt noch
meist innerhalb einer Religionsgemeinschaft gelebt
und praktiziert wird, oder von einer Religion inspi-
riert ist, werden beide Eigenschaftswérter ,spiritu-
ell“ und ,religiés” oft gleichbedeutend gebraucht.

Aber zunehmend werden spirituelle Praktiken wie
Meditation und Yoga von ihrer religiosen Herkunft
geldst und unabhangig von einer Religion geubt.
Viele Menschen, die vernunftmaRig die Heilsleh-
ren, Glaubensgrundsatze (Dogmen) und Moralleh-
ren der Religionen nicht mehr akzeptieren kénnen,
wenden sich von den traditionellen Religionen ab
und suchen eine spirituelle Praxis jenseits von ei-
ner Religion.

Es ist wichtig, dass es auch fir diese Menschen
spirituelle Angebote gibt, weil Spiritualitat zum Le-
ben der Menschen gehdrt.

Zugleich ist es wichtig, dass die Religionen ihre im
Laufe der Jahrhunderte gebildeten Lehren entspre-
chend einem aufgeklarten Denken interpretieren,
damit sie heute nachvollziehbar und glaubwirdig
sind. Vernunft, Glaube und eigene Erfahrungen
sollten schon einigermalen Ubereinstimmen. Auch
sollten die religidsen Gemeinschaften ihren Glau-
bigen zugestehen, dass sie eigene spirituelle Er-
fahrungen machen, nach denen sie dann ihr Leben
ethisch gestalten in Verantwortung flir einander.
Spiritualitat, also Geistgewirktes, sprengt Mauern
und Gesetzlichkeiten und gibt Freiheit.

In seinem Buch von 2015 ,Spiritualitdt — warum wir
die Aufklarung weiterflihren missen® schreibt Prof.
Dr. Harald Walach: ,Unter Spiritualitat verstehe ich
den erfahrungsmafRigen Kerngehalt einer Religion,
im Gegensatz zu ihrem doktrindr-dogmatischen
Gewand.“ Zwei Seiten spater stellt er die These
auf: ,Spiritualitdt gehért genauso — wenn nicht so-
gar noch intimer — zum Menschen wie Sexualitat.
Und ahnlich wie Sexualitdt biologisch notwendig
war und ist, damit die biologische Evolution voran-
kam und die menschliche Fortpflanzung gewahr-
leistet ist, so ist Spiritualitat ndtig, damit auch eine
psychologisch-kulturelle Evolution individuell und
kollektiv moglich wird.“ (a.a.0. S. 8 + 10).

Walach vertritt die Auffassung, dass Spiritualitat fur
den Menschen und die Menschheit unverzichtbar
ist, ja sogar durch sie eine Entwicklung des
Menschseins in psychologischer und kultureller
Hinsicht moglich ist.


http://www.kontemplation/
http://www.wfdk.de/
http://www.meditation-essen.de/
mailto:m.rompf@gmx.de

- 2 -
Hierbei kénnen spirituelle Praktiken wie Achtsam-
keitsmeditation, Zen und Kontemplation eine be-
sondere Rolle spielen, sowohl fir Menschen, die
sich einer Religion zugehdrig fuhlen, als auch far
Menschen, die mit Religion und einer gottlichen
Wirklichkeit nichts anfangen kénnen.

Menschen, die im christlichen Glauben — wie ich -
positiv spirituell aufgewachsen sind mit Beten, Sin-
gen, Bibellesen, Religionsunterricht, Gottesdiens-
ten usw., konnen ihren Glauben durch solche
Ubungen der Meditation vertiefen und erneuern.

Menschen, die sich auf Grund negativer Erfahrun-
gen von Enge und Gesetzlichkeiten in ihrer religio-
sen Erziehung vom christlichen Glauben distanzie-
ren, oder aus Vernunftgrinden einige Lehren nicht
mehr akzeptieren kénnen, oder weithin religionslos
aufgewachsen sind, oder sich als Atheisten verste-
hen, kdnnen durch Ubungen der Achtsamkeitsme-
ditation, erst einmal zu sich selber finden. Allein die
Stille hat eine heilsame Kraft. Hier kommen sie
zum neuen Nachdenken Uber den Sinn des Le-
bens. Sie kbnnen eine Sehnsucht nach Gllck, Lie-
be, Geborgenheit, die in jedem Menschen irgend-
wie steckt, erahnen und splren. Manche machen
die Erfahrung, dass es etwas Uber, unter und in
uns gibt, das groRer ist als alles, was uns mit der
Vernunft einleuchtet, aber uns tragt, dem wir letzt-
lich unser Leben verdanken. Solches Erleben wird
nicht als Verdienst des langen Sitzens in der Stille
erlebt, sondern als Geschenk, das beglickt und
zum Leben ermutigt. lhr Leben ordnet sich neu,
moglicherweise auch ihre Beziehungen zu anderen
Menschen. Das was sie hier erleben, ist bereits
Spiritualitat, die sich in den Alltag Ubertragt.

Damit ist schon Grundsatzliches zur Bedeutung
von Meditation und Kontemplation fiir ein spirituel-
les Leben gesagt.

Warum ist Meditation und Kontemplation so
bedeutsam fiir ein spirituelles Leben?

Weil die Stille so grundlegend ist, um spirituelle, ja
Gottes- Erfahrungen zu machen. Das beweisen
Buddha, Mose, Jesus, Mohammed u.a. Solche
Erfahrung mit Stille beginnt nicht erst, wenn wir
lernen auf dem Bankchen zu sitzen und auf den
Atem zu achten. Sie kann bereits beginnen, wenn
die Mutter oder der Vater mit dem Kleinkind betet
ohne dass das Kind schon die Worte versteht, aber
die Atmosphare von Stille und Geborgenheit wahr-
nimmt und natlrlich beim eigenen Gebet.

Mediation beginnt mit dem Staunen und Wiederho-
len. Das tun bereits kleine Kinder. So lernen sie die
Natur und das Leben kennen.

Meditation ist auch Nachsinnen. Das tun auch die
kleinen Kinder. Wenn ich meinen vier Jahre alten
Enkeln aus der Kinderbibel vorlese und sie dann
immer wieder die gleichen Geschichten vorgelesen
haben mochten, dann sinnen sie dartiber nach und
machen sich eigene Gedanken. Es ist sehr interes-
sant und tiefgriindig, was sie manchmal an Gedan-
ken auflern und fragen. Kinder kénnen schon sehr
spirituell sein. Jesus stellt uns die Kinder sogar als
spirituelle Vorbilder vor Augen, weil sie nicht mit
Vorleistungen kommen, sondern leer und offen
sind voller Vertrauen. So kbénnen sie das ,Reich
Gottes” erfahren, das bedeutet Gotteserfahrung
machen.

Zur Meditation gehort die Betrachtung religioser
Texte in allen Religionen. In den buddhistischen
Zen-Kléstern, wo das Schweigen besonders gelibt
wird, werden die Sutren, die Lehrtexte rezitiert und
ausgelegt, wie in den christlichen Kléstern beson-
ders die Psalmen, aber auch andere Texte. Und so
halten wir es auch in unseren Kontemplationskur-
sen.

Unabdingbar gehért zu einem christlich spirituellen
Leben die Meditation als betrachtendes Gebet,
indem besonders biblische Texte rezitiert, bedacht
werden und flr das eigene Leben heute Ubertragen
werden. Auch von Mystikern und Mystikerinnen
gibt es viele Texte, die zu einem spirituellen Leben
Anregungen und Weisungen geben. Naturlich sind
auch Auslegungen, Betrachtungen, Predigten und
Andachten, die heute gehalten werden, gedacht als
Ermutigung zu einem Leben in der Verbindung mit
der gottlichen Wirklichkeit.

Wer das betrachtende Gebet Ubt bei seiner Bibel-
lese, auch wenn es nur kurze Worte, wie z.B. die
Losung und der Lehrtext des Tages sind, wird im
Laufe der Zeit das Bedirfnis haben, auch im
Schweigen vor der einen Wirklichkeit zu verweilen.
So ist es mir schon in meiner Jugendzeit und spa-
ter ergangen, dass ich nur still war und die Liebe
Gottes in mich aufgenommen habe.

Leider hat uns niemand — auch nicht im Theologie-
studium - methodische Hilfen gegeben zum
schweigenden Gebet, zur Kontemplation. Ich habe
es dann als junger Pfarrer mit Hilfe von Autogenem
Training versucht. Dann in der ersten Januar Wo-
che 1974 habe ich bei einem psychologischen In-



- 3 -
stitut bei Bonn eine Einfihrung in die Mediation
zusammen mit meiner Frau besucht und dabei
Meditation im Stil des Zen kennen gelernt, verbun-
den mit eutonischen Koérperibungen. Da wusste
ich, diese strenge Weise des Sitzens ist das Rich-
tige fir mich, um langere Zeit im schweigenden
Gebet zu verweilen. Seitdem sitze ich, von selte-
nen Ausnahmen abgesehen, jeden Tag 20 bis 40
Minuten in der Stille. Und ich erkannte es als eine
Schande, dass solche Meditation in der Christen-
heit bei uns vergessen worden war. Ich hatte das
Geflhl, es sei keine Zeit mehr zu verlieren. So be-
gann ich schon im selben Monat bei einer Konfir-
mandenfreizeit mit Kérperwahrnehmungsiibungen
zur Achtsamkeit und einer Einfihrung in die Medi-
tation verbunden mit einer Bildbetrachtung.

In der Woche nach Ostern besuchte ich einen Auf-
baukurs Meditation bei Prof. Dr. Willi Massa in Pa-
derborn bei den Vinzentinerinnen. Neben mir saf}
der damals noch unbekannte Doktorand Eugen
Drewermann. Hier lernte ich das Herzensgebet und
die Wolke des Nichtwissens kennen. Ich war er-
staunt und erfreut, was es in der christlichen Tradi-
tion gab. Im Oktober folgte dann mein erstes Zen-
Sesshin bei Prof. Dr. Nagaja im Audimax des Stey-
ler Missionspriesterseminars St. Augustin. Dieses
strenge intensive Sitzen in der Stille, mit den Moti-
vationen von einem Buddhisten mit groRRer Her-
zensgute, hat mir das Herz weit gedffnet und ich
habe eine tiefe spirituelle Erfahrung gemacht. Den
Zen-Satz: ,Offene Weite -- nichts ist heilig“ wandel-
te ich flr mich um in: Offene Weite -- alles ist hei-
lig.”

Im Sommer und Herbst hatte ich in der Gemeinde
und als Synodaljugendpfarrer im Haus der Kirche
Einfihrungen in die Meditation gegeben und einen
3- tagigen Kurs fir Gemeindeglieder und einen
Wochenendkurs fiur Mitarbeitende in der Jugendar-
beit auf Schloss Landsberg in E.- Kettwig geleitet.
Seitdem gebe ich Kurse, weil ich Gberzeugt bin aus
eigener Erfahrung, wie bedeutsam gegen-
standsfreie Meditation, also Kontemplation fir ein
spirituelles und Sinn erfiilltes Leben sein kann.

So wie zwei meiner ersten Lehrer Nagaja und E-
nomiya Lassalle fast 90- jahrig von Japan nach
Deutschland kamen, um lhre Kurse zu geben, so
wlnschte ich mir auch ungefahr so lange, Men-
schen diesen spirituellen Weg zu lehren und sie zu
begleiten. Heute bin ich Gott dankbar, dass dieser
Wunsch schon ungefahr in Erflllung gegangen ist.

Welche Wirkung hat Mediation?

Meditation wird heute meist nicht mehr in eine eso-
terische Ecke gestellt. Einige Landeskirchen — wie
auch unsere Ev. Kirche im Rheinland - haben seit
Uber 20 Jahren eigene Meditationszentren bzw.
Hauser der Stille.

Die Wissenschaft hat in den letzten 20 Jahren die
Wirkungen der Meditation erforscht. Es gibt Kon-
gresse zum Thema ,Wissenschaft und Meditation®.
Auf einigen habe ich als Referent mitwirken kénnen
und auf einer unsere Schule der Kontemplation mit
einer Power-Point Prasentation vorge-stellit.

In der Medizin, besonders in der Psychotherapie
wird Achtsamkeits-Meditation eingesetzt. Einige
Herzarzte empfehlen ihren Patienten Meditation.
Kontemplation beeinflusst positiv das vegetative
Nervensystem mit einer Dominanz des Parasym-
pathikus, was Entspannung bedeutet.

Ich zitiere H. Walach: ,Durch die innige Verzah-
nung von Atmung und Herzschlag wird durch die
Regulation der Atmung auch die ganze Herzkreis-
laufaktivitat beeinflusst. Zusatzlich senkt die Akti-
vierung des Parasympathikus die Herzschlagfre-
quenz direkt am Herzen selbst.“ (a.a.0. S. 128)

In der Hirnforschung wurden und werden mit dem
EEG und MRT die Wirkungen der Mediation er-
forscht, sowie mit Frageb6égen nach den subjekti-
ven Erfahrungen gefragt, mit Nichtmeditierenden
verglichen und ausgewertet.

Nachgewiesen wurde, dass sich sowohl die graue
als auch die weiRle Substanz des Gehirns ver-
mehrt, was bedeutet, dass mehr Fahigkeiten zur
Verfligung stehen.

Die fur eine ruhige Gehirnaktivitat typischen Alpha-
Rhythmen machen schon frih einen entspannten
Wachzustand sichtbar. Bei vertieften Meditations-
zustdnden koénnen noch langsamere EEG-
Aktivitaten im Delta (4-7 Hz) und Theta-Bereich

(3 Hz und kleiner) auftreten. Diese tauchen sonst
nur im Tiefschlaf auf.

Es wurden auch starke Aktivitaten im Gamma- Be-
reich (40 Hz) gefunden als einer hohen Wachheit
entsprechend. Es konnten also mit den EEG-
Studien sowohl ein entspannter Zustand als auch
intensives inneres Erleben nachgewiesen werden.
Bei der nichtgegenstandlichen Meditation und ent-
sprechend bei der Kontemplation handelt es sich
um Bewusstseinszustande vollen Wachseins und
hochster Klarheit und zugleich einer tiefen Ent-
spannung. (Walach a.a.O. S. 129 und private Fo-
lien von Ulrich Ott und sein Buch: ,Meditation fur
Skeptiker®).



- 4 -
In den Fragebogen-Studien berichten die Meditie-
renden von Klarheit, Wachheit, Liebe, Hingabe,
Verbundenheit, Demut, Gnade, Dankbarkeit,
Selbstakzeptanz, Gedankenstille, Einssein, Leer-
heit, Grenzenlosigkeit, Offenheit, Akzeptanz (Ulrich
Ott).

Aus eigener Erfahrung kénnen das unter uns viele
bestatigen. Aber die Meditierenden erleben - wie
alle Menschen - auch Tiefen, Trauer, Zweifel, Ver-
zagtheit, Krisen, Krankheit und ,dunkle Nacht®. Da
sind dann Gesprache und Geistliche Begleitung
noétig und hilfreich, Durststrecken durchzustehen.
Da kann dann flr eine Zeit das Sitzen in der Stille —
jedenfalls fur langere Zeiten — nicht gut sein, son-
dern Bewegung verschiedensten Art, Yoga, Pil-
gern. Dabei kann man auch etwas modifiziert me-
ditieren und beten.

Die Bedeutung von Meditation und Kontemplation
fur ein spirituelles Leben erschliel3t sich mir aber
nicht aus wissenschaftlichen Studien, die ich zwar
sehr interessant finde, sondern durch meine eigene
Erfahrung und die Rlckmeldungen vieler Men-
schen, die ich bereits begleitet habe und noch be-
gleite.

Im Februar dieses Jahres entdeckte ich das Ge-
dicht ,Wenn sich Stille in mich senkt...“ von Ste-
phanie Freienstein, die ich 1980 konfirmiert habe,
die als Konfirmandin und noch einige Jahre danach
bei mir Meditation und Kontemplation eingeubt hat.
Sie hat dann — wie so viele - zwar nicht mehr auf
einem Bankchen meditiert, aber beim Musizieren,
besonders auf der Orgel, und im Garten Stille er-
lebt. Uber 30 Jahre spater hat sie 2012 das Ge-
dicht geschrieben. Eberhard Neuhaus hat auf mei-
ne Bitte hin eine Melodie dazu komponiert. Wir
werden nachher dieses Lied singen. Es enthalt fast
alles Wichtige, was in einem christlich spirituellen
Leben aus der Stille einem geschenkt werden
kann: ,Wenn sich Stille in mich senkt, erwacht die
Welt in mir und Gott, der alles Leben lenkt, wirkt
dann jetzt und hier.“ In der Stille lernen wir uns
selber kennen und erfahren Gottes Wirken.

In der 2. Strophe erfahren wir Trost in der Trauer
und Gott wohnt in uns.

In der 3. Strophe kehrt Friede in uns ein und Gott
reinigt unser Herz.

In der 4. Strophe geht es um die Selbsterkenntnis
und die Erfahrung der Liebe Gottes. Selbster-
kenntnis und Gotteserkenntnis gehéren zusam-
men.

Was ist die Folge von Meditation und Kontemp-
lation fiir den Alltag?

Jede spirituelle Ubung wird sich im Alltag auswir-
ken. Jesus sagt: ,An den Frichten werdet ihr sie
erkennen.” Wenn wir lesen, dass er 40 Tage in der
Stille der Wiiste betete, dann in seiner aktiven Zeit
sich immer wieder zum Gebet zuriickzog, in Ge-
thsemane dreimal eine Stunde Wachen und Beten
von seinen Jungern erwartete, dann kénnen wir
daraus schlielRen, dass er Meditation und schwei-
gendes Gebet gelibt hat. Jesus war ein Mystiker.
Die Frichte, die aus solch einem Leben in inniger
Gemeinschaft mit der einen Wirklichkeit, die Jesus
vertrauensvoll Vater nennt, erwachsen, kbnnen wir
an seinem Leben ablesen.

Er hat es ausdricklich in den Seligpreisungen zu-
sammengefasst - nicht als Gebote, sondern als
Frichte - und damit ermutigt, so zu leben. Ein sol-
ches Leben macht glicklich. Darum preist er die
glicklich, die vor Gott arm und leer sind, weil sie
den Reichtum der Gegenwart Gottes erfahren kon-
nen. Er preist glicklich, die dadurch Leid tragen
kénnen, die sanftmtig, barmherzig und mitfihlend
sind und die sich fir Frieden und Gerechtigkeit
einsetzen.

Jesus ist davon Uberzeugt, dass solches Leben
glicklich macht:

Meditation - leben aus der Mitte — aus der Kraft, die
Gott uns schenkt,

Kommunikation - leben in Gemeinschaft,

Aktion - leben flr andere.

Solch ein Leben macht uns froh und glucklich.

Auch wenn wir Stille auf vielfaltige Weise erleben
konnen und das sehr gut sein kann, mochte ich
zum Schluss empfehlen das regelmafiige Sitzen in
der Stille als Kontemplation, einzuiben und zu
praktizieren. Dann kann man leichter auch im All-
tag, z.B. beim Warten in einer Schlange, oder beim
Gehen, auf den Atem achten und vielleicht dabei
sogar das Herzensgebet Gben.

Es ist hilfreich, mdglichst morgens 15 bis 30 Minu-
ten sich fur die Meditation Zeit zu nehmen und
dann ab und zu in einer Gruppe und bei einem
mehrtagigen Kurs in Gemeinschaft und unter Anlei-
tung zu meditieren.

Das ist fur ein spirituelles Leben von grofier Bedeu-
tung. Wie das tagliche Zahneputzen fir unsere
Gesundheit wichtig ist, so die Meditation fir eine
Psychohygiene.

Aber es ist nicht die einzige Moglichkeit fur ein spi-
rituelles Leben. Jede und jeder mége den eigenen
Weg finden und dabei glucklich sein.



