
Manfred Rompf, Pfr.i.R, Kontemplationslehrer, ESdK im 
WFdK, Schliepersberg 9 b, 45257 Essen, Tel.: 0201-
488849, www.manfredrompf.de,  mg@manfredrompf.de   

 
Vortrag von Manfred Rompf 

bei der Gründungsveranstaltung des  

Netzwerkes Meditation und Spiritualität  

in Westfalen 

am 23.3.2019 in der Ev. Kirche Lünern in Unna 

 

Thema:  

Christliche Mystik als ein Weg zum Frieden - 

von Jesus über das Herzensgebet ins  

21. Jahrhundert   

((Die Texte in Doppelklammern wurden aus Zeitgründen 
nicht vorgetragen.))  
 
Liebe Zuhörende! 
 „Christliche Mystik als ein Weg zum Frieden.“ Ja, so 
habe ich selbst Meditation und Mystik erlebt und erfah-
ren, dass sie mir hilft, im Frieden mit anderen,  auch mit 
Menschen anderer Religionen zu leben. Aber dann wur-
de mir deutlich, dass es in der Geschichte des Christen-
tums leider auch bei vielen Menschen mit mystischen 
Erfahrungen aus dogmatischen Gründen ein aggressi-
ves Verhalten gegenüber anders Glaubenden der eige-
nen Religion und erst recht anderer Religionen gab. 
Mystik allein - ob christlich oder nicht christlich - ist noch 
kein sicherer Weg zum Frieden. 
Erst aber: 
Was ist unter Mystik zu verstehen? 
Das Wort Mystik kommt vom griechischen Verb „myein“, 
das bedeutet Augen und Mund schließen, also mit den 
inneren Augen den eigenen inneren Grund aufspüren. 
Die Wikipedia erklärt das Wort so: „Der Ausdruck Mystik 
bezeichnet Berichte und Aussagen über die Erfahrung 
einer göttlichen oder absoluten Wirklichkeit sowie die 
Bemühungen um eine solche Erfahrung.“ 
 

Mystik hat etwas mit tiefer innerer Erfahrung zu tun, mit 
einer inneren Begegnung mit dem Heiligen, mit der ab-
soluten Wirklichkeit. Thomas v. Aquin hat dies bezeich-
net als „Erfahrungserkenntnis Gottes“ („cognitio dei ex-
perimentalis“).  
 
Das Adjektiv „mystisch“ bedeutet  „geheimnisvoll“, “in 
Geheimnisse eingeweiht“. Da das Göttliche ein Ge-
heimnis ist und bleibt, können Erfahrungen mit dieser 
Wirklichkeit als mystisch bezeichnet werden. 
 
Mystik war in den Kirchen bis vor etwa 50 Jahren ver-
achtet und als eine Gefahr für die Rechtgläubigkeit ver-
dächtigt.  
Der ev. Marburger Theologe Rudolf Otto hat vor ca. 100 
Jahren mit seinen Büchern „Das Heilige“ (1917) und 
Westöstliche Mystik“ (1926) die Mystik wieder in die 
Theologische Forschung eingebracht. Damit war er sei-
ner Zeit voraus und wurde wenig beachtet. Otto verglich 
z. B. die hinduistische Mystik des Sankaras (um 800 v. 
Chr.) mit der christlichen von Meister Eckhart (Anfang 
13. Jh.).  
Erst ab den 70- ger Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts wurde die Mystik auch in den Kirchen zaghaft wie-
der Thema. Unter anderen hat sich Dorothee Sölle um 
dieses Thema verdient gemacht. 

Mystik gehört wesentlich zur Religion, sie ist ihr eigentli-
cher innerer Kern. Dorothee Sölle sagt das sehr deut-
lich: „Was in der Sexualität der Eros, das ist für die Reli-
gion die Mystik“ (Mystik und Widerstand, S. 151).  
So wie sexuelle Erlebnisse ohne Liebe, ohne Eros nicht 
viel wert sind, so auch Religion und Glauben ohne eige-
ne persönliche Gotteserfahrung. 
 

Ich zitiere aus Sölles Buch: „Mystik und Widerstand“ 
(1999): „Mit mein wichtigstes Interesse ist gerade, die 
Mystik zu demokratisieren. Damit meine ich, die mysti-
sche Empfindlichkeit, die in uns allen steckt, wieder 
zuzulassen, sie auszugraben aus dem Schutt der Trivia-
lität.“ (S.13) 
Etwas später schreibt sie: „Mein Interesse ist nicht die 
Mystiker zu bewundern, sondern mich von ihnen er-
innern zu lassen und das innere Licht täglich so deutlich 
wie nur möglich zu sehen: Es ist auch in mir versteckt.“ 
(S. 20) Etwas später ergänzt sie: „Im Staunen, Sich-
eins-Wissen, Sich- ungetrennt-Fühlen gibt sich Gott 
schon in uns hinein.“ (S.41) 
 

Es ist das Anliegen dieses Vortrages und meiner gan-
zen Angebote zur Mediation und Mystik seit über 43 
Jahren, zu ermutigen und praktische Hilfen zu geben, 
um eigene Erfahrungen mit der uns umgreifenden Wirk-
lichkeit – mit Gott zu machen, die dann auch Folgen 
haben für das Leben im Alltag und sich in der Verant-
wortung für die anderen bewähren.  
 

Diese Folgen aus der mystischen Erfahrung bringt D.S. 
mit dem 2. Begriff in ihrem Buchtitel zum Ausdruck: Wi-
derstand. Sie beschreibt und zitiert viele Mystiker - auch 
aus anderen Religionen -, wie sie sich gegen Unaufrich-
tigkeit, Ungerechtigkeit, Unterdrückung und für Frieden 
engagiert haben. Sie fasst zusammen: „Mystik ist die 
Erfahrung der Einheit und der Ganzheit des Lebens. 
Mystische Lebenswahrnehmung, mystische Schau ist 
dann auch die unerbittliche Wahrnehmung der Zerrsplit-
terung des Lebens. Leiden an der Zerrsplitterung und 
sie unerträglich finden, das gehört zur Mystik. Gott zer-
splittert zu finden in arm und reich, in oben und unten, in 
krank und gesund, in schwach und mächtig, ist das Lei-
den der Mystiker.“ (a.O. S.14) 
 
Wie kommt es zu mystischen Erfahrungen? 
Mystische Erfahrungen können allen Menschen zu Teil 
werden und sie werden als Geschenk erlebt. Schon 
Kinder können solche Erfahrungen machen. Das wusste 
auch Jesus, darum ließ er die Kinder zu sich kommen. 
Mystische Erfahrungen werden mit dem Herzen, mit der 
Seele gemacht, und der Verstand und die Vernunft den-
ken dann darüber nach und ordnen sie ein.  
Es kann uns eine innere Sehnsucht antreiben zu suchen 
nach dem Ursprung des Lebens und der Liebe. Meist 
erklären wir schon im Kindesalter Grundlagen für solche 
Erfahrungen. Wenn nicht durch die Eltern so im Kinder-
garten, in der Schule, im kirchlichen Unterricht, in Got-
tesdiensten, im Hören von Geschichten aus der Bibel, 
im Singen und Beten. Mystische Erfahrungen werden 
meist im Rahmen der eigenen Religion erlebt und so 
weit möglich in diesen religiösen Vorstellungen be-
schrieben. Gemeinsam sind diesen Erlebnissen die 
Gefühle einer großen tiefen Freude, des Glücks, der 
Gewissheit: ich bin geborgen, getragen und gehalten 
von einer großen unsichtbaren aber spürbaren Kraft. 
Das ermutigt zu einem glücklichen Leben und gibt Kraft 
auch Widrigkeiten zu meistern.  

http://www.manfredrompf.de/
mailto:m.rompf@gmx.de


- 2    - 
Ich selber hatte ein erstes solches Erlebnis mit ca. 10 
Jahren. Das trägt mich heute noch. Mein Glaube, mein 
theologisches Denken hat die historisch kritische Erfor-
schung der biblischen Texte und die Erkenntnisse der 
Naturwissenschaften verarbeitet, ohne dass mir die 
Gewissheit genommen wurde: Gott ist gegenwärtig, ja 
er lebt in mir. Aber viele Glaubenslehren - Dogmen - 
kann ich nicht mehr so übernehmen, wie ich es gelernt 
habe und wie sie in der Kirche meist noch weiter vermit-
telt werden. Da muss ich für mich einiges ganz streichen 
oder uminterpretieren. So geht es vielen Glaubenden 
und Suchenden heute.  
Selten haben sich so intensive Erfahrungen in meinem 
Leben wiederholt. In der geistlichen Begleitung von 
Menschen, die bei mir Kontemplation üben, erfahre ich 
von solchen mystischen Erlebnissen regelmäßig. Aber 
auch unabhängig von meinem Arbeitsbereich in der 
Meditation, weiß ich von Menschen mit solchen Erfah-
rungen, die das Leben prägen. 
Ende der 90er Jahre hatte ich eine Muslima gebeten im 
Konfirmandenunterricht, etwas über ihren Glauben im 
Islam zu erzählen. Nach dem Unterricht erzählte sie mir 
von einer solchen tiefen Gotteserfahrung, als sie gerade 
in Mekka auf der Hatsch war. Sie sagte zu mir: mit mei-
nen Glaubensgeschwistern kann ich darüber nicht spre-
chen, die würden es nicht verstehen, aber bei ihnen 
weiß ich, dass sie das verstehen. Diese Frau hatte reli-
gionsübergreifend das Gespür, dass ich in meinem 
Glauben Entsprechendes erfahren habe. 
Vielen Christen geht es ähnlich wie dieser Muslima, 
dass sie über solche Erfahrungen kaum mit jemandem 
sprechen können. Verstehen tut es eben nur, wer sol-
ches selber erfahren hat.  
 
Was kann solche mystischen Erfahrungen fördern? 
 
Stille, Gebet, Meditation und Kontemplation verbunden 
mit Texten Heiliger Schriften – für die Christen die Bibel, 
und  Texte von Mystikerinnen und Mystikern. Aber auch 
Texte aus einem anderen religiösen Hintergrund können 
nützlich sein. 
 

Nun möchte ich etwas Erklärendes sagen zu  
Gebet, Meditation und Kontemplation 
 

In der Stille komme ich zu mir selbst, ich denke 
über mein Leben nach, so komme ich in ein Selbstge-
spräch. Wenn ich glaube, dass es Gott gibt, ganz gleich, 
ob ich mir Gott als eine Überperson oder als Energie 
vorstelle, versuche ich mit dieser Wirklichkeit zu spre-
chen. So entstehen Gebete mit Fragen, Zweifeln, Bitten 
und Dank. Das kann dann übergehen ins Meditieren, in 
das Betrachten von Gottes Wort, es im Herzen bewe-
gen, um Weisungen zu finden für das eigene Leben. 
Schließlich kann es übergehen in die Kontemplation, in 
das schweigende Gebet.  
((Kontemplation ist die nichtgegenständliche Meditation. 
Das Wort „Kontemplation“ kommt aus dem Lateinischen 
und setzt sich zusammen aus „con“, das bedeutet „ge-
meinsam“ oder „mit“, und „templum“, also heiliger Raum 
der Gottheit. Das lateinische Verb „contemplari“ bedeu-
tet „betrachten, beschauen“. Es geht in der Kontemplati-
on darum, sich selbst als Tempel, als Ort der Gottesbe-
schauung und Wohnung Gottes zu erfahren. Aus sol-
cher Erfahrung preist Jesus die glücklich, die reinen 
Herzens sind, weil sie Gott schauen mit den Augen des 
Herzens (Matthäus 5,8), und Paulus spricht davon, dass  

 
wir ein Tempel des Heiligen Geistes sind (1. Korinther 
6,19).)) 
 

Da Gott nicht gegenständlich zu fassen ist, geht es in 
der Kontemplation nicht um ein rationales, sinnliches 
Betrachten, auch nicht von Worten, von Bildern und 
Symbolen wie in der gegenstandsbezogenen Meditati-
on, sondern um ein gegenstandsfreies Beschauen, ei-
gentlich um ein sich–beschauen-Lassen, sich–
durchdringen-Lassen vom Unbegreiflichen. In der Kon-
templation geht es um ein hellwaches gegenwärtig-Sein. 
Das Achten auf den Atem und möglicherweise noch  ein 
kurzes Wort, das in Gedanken wiederholt wird, hilft, still 
gegenwärtig zu sein ((und sich nicht von anderen Ge-
danken und Gefühlen ablenken zu lassen.))  
Es wird nichts verdrängt. Ich lerne mich selbst mit mei-
nen Sonnen und Schattenseiten tiefer kennen. Das führt 
zu einer inneren Klärung, zur Überwindung von negati-
ven Gefühlen wie Hass und  Neid und zu innerem Frie-
den. Das geht natürlich nicht von heute auf morgen, 
sondern ist ein längerer Prozess, ja ein lebenslanger. 
Wenn ich mit mir selber ins Reine komme, kann ich 
meine Mitmenschen besser verstehen und lieben. So 
kann Kontemplation als ein Weg zum Frieden erfahren 
werden. 
Eine besonders zutreffende Formulierung für Kontemp-
lation hat „Bede Griffiths (Benediktiner 1906 – 1993) 
gegeben:    
„Kontemplation ist das Erwachen 
zur Gegenwart Gottes 
im Herzen des Menschen 
und im uns umgebenden Universum. 
Kontemplation ist Erkenntnis 
im Zustand von Liebe.“ 
 
Christliche Mystik beginnt mit Jesus von Nazareth, der 
ein Mystiker war. 
  
Vor dem Beginn seiner Wirksamkeit ging Jesus 40 Tage 
in die Stille und Einsamkeit der Wüste mit Fasten und 
Beten. Jesus hat in den 40 Tagen im Gebet sicher nicht 
auf Gott eingeredet, sondern vorwiegend schweigend 
gebetet, was wir heute als Meditation und Kontemplation 
bezeichnen. Aus solcher Erfahrung hat Jesus gelehrt, 
beim Beten nicht viele Worte zu machen, weil Gott 
schon weiß, was nötig ist (Matthäus 6,7 f.). Meditiert hat 
Jesus auch über den Sinn des Lebens, verbunden mit 
inneren Anfechtungen, die typisch sind für einen spiritu-
ellen Weg. Das können wir aus den drei Versuchungen 
in der Wüste entnehmen, wenn wir sie ein wenig entmy-
thologisieren – also das, was der Teufel sagt, als innere 
Versuchungen in Gedanken und Gefühlen verstehen. Es 
geht um die Selbstfindung, um die Fragen: Wer bin ich? 
Was kann ich? Wer bin ich in Beziehung zu Gott? Bin 
ich Gottes Sohn? Heute würde das heißen: Bin ich ein 
spiritueller Mensch? Was ist meine Bestimmung in die-
sem Leben? Aus den Erfahrungen mit dem Göttlichen 
und dem Bösen in der Stille der Wüste verkündet Jesus 
dann eine frohmachende Botschaft von der grenzenlo-
sen Liebe Gottes, die wiederum den Menschen in Kraft 
setzt, andere zu lieben wie sich selbst. Die göttliche 
Wirklichkeit hat Jesus als Liebe erfahren und darum 
gelehrt, Gott vertrauensvoll als Papa, als Vater anzure-
den. Heute würde Jesus auch Mutter hinzufügen.  
Jesus hat sich immer wieder in die Stille zum Gebet 
zurückgezogen und auch seine Jünger mit in die Stille 
genommen. Wenn Jesus in der letzten Nacht seines  



-    3    - 
Lebens seine Jünger auffordert mit ihm dreimal eine 
Stunde zu wachen und zu beten, dann wird er sie das  
auch vorher gelehrt haben, längere Zeiten in der Medita-
tion vor Gott zu verweilen.  
 

In den Seligpreisungen führt Jesus auf, was aus einem 
Leben in der Gemeinschaft mit Gott erwächst, und dass 
dies das Leben hier und jetzt glücklich macht. Sie zei-
gen, dass aus der mystischen Erfahrung mit Gott ein 
glückliches und für die Welt mitverantwortliches Leben 
erwächst. Darum möchte ich hier ein wenig verweilen.  
 

„Selig, sind, die geistlich arm sind, denn ihrer ist das 
Himmelreich.“ Selig bedeutet ein besonders tiefes glück-
lich sein. „Geistlich arm“ meint, vor Gott  arm sein und 
so bereit, von ihm zu empfangen, was uns innerlich 
glücklich macht. Wie uns auch in einer menschlichen 
Beziehung nicht das Materielle wirklich glücklich macht, 
sondern die Liebe, so ist es Gottes Liebe, die uns bis ins 
Innerste glücklich macht. Diese Liebe Gottes – ja Gott 
selbst – gilt es, in „geistlicher Armut“ anzunehmen. 
Meister Eckhart erklärte „geistlich arm“ mit „arm an Ei-
genwillen“ um sich ganz dem Willen Gottes zu überlas-
sen. (Traktate der Unterweisung 3, Quint, S. 56). 
 

Bei dieser 1. Seligpreisung und insgesamt in der Ver-
kündigung Jesu ist es ganz wichtig, dass wir Himmel-
reich nicht jenseitig verstehen, sondern als Symbolwort 
für das Göttliche, aus dem alles Leben kommt.  Für Je-
sus ist das Reich Gottes mitten unter uns – ja in uns. 
Gott ist uns ganz nahe, näher, als wir uns selber sind. 
Gott ist gegenwärtig. Und wenn wir ihm gegenwärtig 
werden, erfahren wir seine Gegenwart. Das ist die Er-
fahrung Jesu und all derer, die sich dieser Wirklichkeit in 
„geistlicher Armut“ geöffnet haben, die mit leeren Hän-
den und Herzen wie ein Kind, einfach empfangsbereit 
sind. Dann können wir Gott in uns und durch uns wirken 
lassen. Diese geistlich vor Gott Armen preist Jesus 
glücklich, denn sie sind von Gott und seiner Liebe erfüllt 
– überaus reich und bis ins Innerste glücklich. Jesus 
verheißt hier nicht etwas für eine ferne Zukunft. Er sagt 
nicht „werden glücklich sein“, sondern sind.  
 
Das „Himmelreich“, die göttliche Wirklichkeit, wird von 
ihnen erfahren – schon jetzt und hier. Sie leben in in-
nigster Verbindung mit dem Göttlichen in all ihrem Tun 
und Lassen auch im Alltag. Das ist Mystik, wie sie Jesus 
gelehrt und gelebt hat. Zu so Großem sind wir als Men-
schen berufen. Aber das Einfachste ist oft das Aller-
schwerste, weil wir schwer loslassen können, um zu 
empfangen. Doch es lohnt sich, dies zu wagen und ein-
zuüben. Die meisten spirituellen Wege führen in die 
Stille und üben das Loslassen und Leerwerden von dem 
Vielerlei, das uns umtreibt und hindert. 
 
Die sieben weiteren Glücklich-Preisungen erwachsen 
aus der ersten. Aus inniger  Verbindung mit Gott kom-
men die Eigenschaften oder Tugenden, die von Jesus 
gepriesen werden. Sie sind nicht eigene Leistungen, 
derer man sich rühmen könnte, sondern Früchte aus der 
Gemeinschaft mit Gott. Gesetze und Gebote allein füh-
ren nicht dazu, dass wir Menschen hier auf Erden fried-
lich zusammenleben. Der Mensch muss von Grund auf 
im Herzen erneuert werden. Die Welt wird sich verän-
dern, je mehr Menschen sich auf den Weg der Glück-
lich-Preisungen einlassen.  
 

 
Die Glücklich-Preisungen Jesu sind durchdrungen von 
der Flamme der Liebe Gottes, die in Jesus brannte. Er  
wollte die Menschen damit anstecken, um sie glücklich 
zu machen. 
(Ausführlicher siehe dazu: Manfred Rompf, Auf den  
Spuren des Glücks nach Jesus von Nazareth –  
Motivationen für ein spirituelles Leben, J.F. Steinkopf 
Verlag , Seite 9 – 29) 
 

Bei Jesus können wir deutlich sehen:  
Mystik ist ein Weg zum Frieden.  
 

In der Seligpreisung der Friedfertigen kommt das be-
sonders zum Ausdruck. Die Friedensstifter werden Got-
teskinder genannt. Das ist eine ganz große Auszeich-
nung. Der historische Jesus hat seine Gottessohnschaft 
so verstanden, dass alle, die den Willen Gottes versu-
chen zu tun, seine Schwestern und Brüder sind. Der 
Friede ist Gottes Wille. Dazu gehört auch der Durst nach 
Gerechtigkeit, also das Eintreten für gerechte Verhält-
nisse. Das ganze Leben Jesu zeigt, wie er sich dafür 
eingesetzt hat. Den Menschen gab er einfache Hilfen 
und Beispiel in der Bergpredigt für ein Leben im Frieden 
mit einander und im Doppelgebot von der Liebe zu Gott 
und der Liebe zum Nächsten nach dem Maß, wie wir 
uns selber lieben und geliebt werden möchten. Jesus 
hat Gewalt zur Lösung von Konflikten abgelehnt und zur 
Liebe auch zu den Feinden aufgerufen. 
 

Interreligiös hat Jesus den Glauben auch nicht jüdischer 
Menschen geachtet und deren Tun und Glauben als 
beispielhaft hervorgehoben:   
Bei der Kanaanäischen Frau, deren Tochter er heilte, 
beim römischen Hauptmann von Kapernaum, der Sama-
riterin am Jakobsbrunnen und ganz deutlich im Gleich-
nis vom barmherzigen Samariter. Die Repräsentanten 
des jüdischen Glaubens – Levit und Priester - lässt Je-
sus vorbeiziehen an dem Notleidenden und der Anders-
gläubige hilft dem Menschen in seiner Not. Da sagt Je-
sus: „tue desgleichen“.  Das war bereits ein Beitrag zum 
Frieden zwischen den Religionen. Es bedeutet auch: 
Die Ethik ist wichtiger als die Religionszugehörigkeit.  
 

Wir werfen noch einen Blick auf die nachbiblische Ge-
schichte der christlichen Mystik, die heute in der Bewe-
gung um Mediation und Kontemplation eine wichtige 
Rolle spielen. 
 

Das Herzensgebet und die Wolke des Nichtwissens 
Seit Anfang des vierten Jahrhunderts haben sich Tau-
sende Menschen in die Wüsten in Judäa, Kappadozien 
und besonders in Ägypten zurückgezogen nach dem 
Vorbild Jesu in die Stille. Sie werden Wüstenväter ge-
nannt und es gab auch einige  Wüstenmütter. Aus die-
ser Zeit haben wir schriftliche Anleitungen zur Meditati-
on. Es wurde angeleitet, zur Ruhe zu kommen, um inne-
ren Frieden zu finden und den Geist ins Herz zu senken. 
 

Makarius der Große († 390) lehrte: „Die Wachsamkeit 
des Herzens befreit die Seele vor schädlichem Herum-
schweifen; denn sie bewahrt den Körper und die Ge-
danken von weltlichen Zerstreuungen. Die Vorausset-
zungen für ein rechtes Gebet bestehen in folgendem: 
Man muss Herr seiner Gedanken sein und sich mit gro-
ßem Herzensfrieden, der durch keine äußere Einwir-
kung gestört wird, dem Gebete hingeben.“ (Kleine Philo-
kalia, Benziger-Verlag, S.23ff.) 
 



-   4    - 
 
Es wurde angeleitet mit dem Atemzug zu beten: „Herr 
Jesus Christus, Du Sohn Gottes,  erbarme Dich meiner.“ 
Diese Worte werden bei jedem Atemzug wiederholt, um 
alle anderen Gedanken und Sorgen während dieser 
Übung zum Schweigen zu bringen. Es können auch 
andere Worte gewählt werden, wie z. B.: „Ich in dir – du 
in mir.“  
Diese Methode der Wiederholung eines oder weniger 
Worte, über die dann nicht mehr nachgedacht wird, 
steht in einer Parallele zur Mantra-Meditation im Hindu-
ismus, ähnliches finden wir auch im Sufismus. Das Her-
zensgebet fand weite Verbreitung in den orthodoxen 
Kirchen und wurde in den letzten 50 Jahren auch im 
Westen wiederentdeckt.  
 
Diese kontemplative Gebetspraxis hat mehrere  
Bezeichnungen: „Gebet der Ruhe“, „Herzensgebet“,  
„Jesus Gebet“, und „Immerwährendes Gebet“ 
(1.Thessalonicher 4, 16-18). 
 
Zur Praxis des Herzensgebets gehört, die Aufmerksam-
keit auf die Gefühle, wie Wut, Zorn, Hass und Verzagt-
heit zu richten, um einzuüben damit so umzugehen, 
dass  ein Leben in Frieden mit den anderen ehrlich mög-
lich ist. 
 
Klare methodische Anleitungen zur Kontemplation fin-
den wir auch in der Schrift  
„Die Wolke des Nichtwissens“.  
Ein anonymer englischer Mönch aus dem 14. Jahrhun-
dert gibt einem Schüler Anleitungen. Hier wird die Kon-
templation auch als Übung des „Nichtdenkens“, als 
Übung der „Versunkenheit“, als Übung der „Hingabe“ 
und „Achtsamkeit“, und als „Übung der Liebe“ bezeich-
net, die „auch die Kraft zur Nächstenliebe“ gibt. Diese 
Anleitungen stehen in der Tradition des Herzensgebetes 
und zugleich in einer erstaunlichen Parallele zu Anlei-
tungen im Zen.  
 
Es wird angeleitet, sich vorzustellen, - wie Mose auf 
dem Berg - unter und über sich eine Wolke zu haben: 
Unter sich die „Wolke des Vergessens“. In diese soll 
man alle Gedanken und Vorstellungen, die einem wäh-
rend der Übung kommen, hineinfallen lassen. Die Wolke 
über einem ist die „Wolke des Nichtwissens“, weil zwi-
schen uns und Gott „ein Dunkel des bewussten Erken-
nens“ liegt. Es gilt jedoch: „diese dichte Wolke des 
Nichtwissens mit dem Speer deiner liebenden Sehn-
sucht“ zu durchstoßen. „Gott kann nicht im Denken des 
Menschen erfasst werden. Daher will ich alles Erkennen 
hinter mir lassen und meine Liebe auf den richten, der 
nicht gedacht werden kann. Denn Gott kann wohl ge-
liebt, aber nicht gedacht werden.“ (Wolke des Nichtwis-
sens, Kapitel 6,S.42, zitiert nach Willi Massa, Hg. 1999, 
Herder-Verlag). 
 
Um von den vielen Gedanken leer zu werden, empfiehlt 
der Verfasser der „Wolke“ ein kurzes Wort, z.B. „Gott“ 
oder „Liebe“, zu wählen und dieses immer wieder zu 
wiederholen, um alle anderen Gedanken damit abzu-
wehren. Als besonders bedeutungsvolle und gut klin-
gende Worte empfehlen wir heute z.B.: Schalom, Amen, 
Odem, Dank. 
 
  

Mystik im Mittelalter 
 
Die Mystik erlebte im Mittelalter eine Blütezeit in vielen 
Klöstern und auch freieren Gruppierungen wie den 
Beginen, die es auch heute noch gibt. Aus vielen Schrif-
ten  
 
der christlichen Mystiker/innen ist zu entnehmen, dass 
diese auch Kontemplation geübt und dazu angeleitet 
haben.   
Meister Eckhart (1260 – 1329) predigte aus der Erfah-
rung seines kontemplativen Lebens besonders das Los-
lassen des eigenen Ichs.  
„Dann ist der Wille vollkommen und recht, wenn er ohne 
jede Ich-Bindung ist und wo er sich seiner selbst entäu-
ßert hat und in den Willen Gottes hinein gebildet und 
hinein geformt ist.“ (Traktate Nr.10, Josef Quint, Hg. 
Diogenes Verlag).  
Meister Eckhart hat die Nähe Gottes so tief erlebt, dass 
er sagen konnte: „Gott und ich wir sind eins.“ (Predigt 7 
bei Quint S. 186f). 
Meister Eckhart zitierte auch Texte von Muslimen, die er 
achtungsvoll „heidnische Meister“ nennt. Johannes 
Tauler hat die Lehren Meister Eckharts weiter verbreitet 
und damit auch Luther und die Reformation beeinflusst.  
 

Bei den christlichen Mystikern/innen im Mittelalter war 
der Friede oft nur ein Thema zwischen ihnen und Gott 
bzw. Christus und mit entsprechender Auswirkung auf 
die rechtgläubigen Mitchristen. Aber Ketzer, sogenannte 
Hexen, die oft Mystikerinnen waren, Juden und Muslime 
blieben für die meisten außen vor.  
 

Eine Ausnahme war der Mystiker und Kardinal Nikolaus 
von Kues 1401- 1464.  Er befasste sich ausführlich mit 
dem Islam und las den Koran in einer lateinischen Über-
setzung. In seinem Buch „De pace fidei“ zu Deutsch 
"Der Friede im Glauben" vertritt er die Idee „einer Einheit 
der Religion in der Vielfalt der Riten und Gebräuche. Er 
sieht alle Religionen, auch den in Europa damals so 
verhassten Islam, rückgebunden an die eine göttliche 
Wahrheit, die sich in Christus inkarniert und offenbart 
habe.“  (Nicolaus von Cues: Leben Persönlichkeit und 
Werk  - Internet)  
 

In Spanien, wo viele Juden und besonders Muslime seit 
dem 7.Jahrhundert lebten, gab es über sieben Jahrhun-
derte ein friedliches Zusammenleben mit einer blühen-
den Kultur, bis Ende des 15. Jahrhunderts katholische 
Könige (Ferdinand u. Isabella) nach langen Kämpfen 
Südspanien (Granada)  eroberten und Juden und Mus-
lime vor die Wahl stellten: zum Christentum sich zu be-
kehren, auszuwandern oder Tod (Alhambra- Edikt 
1492).  
 
Die Mystikerin Theresa von Avila (1515 -1582), die in 
ihren Klöstern zwei Stunden schweigendes Gebet ein-
führte, stammte von Eltern, die vom jüdischen Glauben 
zwangskonvertierten und Johannes vom Kreuz (1542 -
1591) von Eltern muslimischen Glaubens, die ebenfalls 
konvertierten. Es ist klar, dass im 16. Jahrhundert The-
resa von Avila und Johannes vom Kreuz keine Gesprä-
che mit Juden und Muslimen führen konnten, denn die 
gab es zu ihrer Zeit nicht mehr in Spanien.  
 
Allgemein ist beschämender Weise festzustellen im 
Mittelalter haben die mystischen Erfahrungen so vieler 
Christen die Kreuzzüge, die Ausrottung von Ketzern und  



-   5    - 
später den 30- jährigen Krieg nicht verhindert. Es ist 
unsägliches Leid über die Menschen gekommen aus 
Glaubensgründen und viel Blut unter den Christen und 
von Juden und Muslimen geflossen.  
 
 (( Auch Luther, der von der Mystik stark beeinflusst war 
und selbst von mystischen Erfahrungen berichtet, hat 
noch gegen Lebensende in seiner Schrift „Von den Ju-
den und ihren Lügen“ (1543) einen furchtbaren Juden-
hass verbreitet und vorgeschlagen, man solle die Syna-
gogen anstecken, die Häuser der Juden zerstören und 
den Rabbinern verbieten zu lehren.  
 

Furchtbar, dass das dann durch den Nationalsozialis-
mus noch im aufgeklärten vergangenen Jahrhundert 
geschehen ist und nur wenige Christen sich dagegen 
aufgelehnt haben. Ja, viele glaubten sogar, dass Gott 
den Hitler gebraucht habe, um die Juden für den Kreu-
zestod Jesu zu bestrafen, weil sie gesagt hätten „sein 
Blut komme über uns und unsere Kinder!“ (Matthäus 
27,25)  
Ich habe noch solche perverse Argumente als Kind und 
Jugendlicher von frommen Christen, denen ich mysti-
sche Erfahrungen nicht absprechen kann, selbst gehört.  
 
Wenn schon eine solche christliche Persönlichkeit wie 
Luther so dem Evangelium von der Liebe Gottes zu 
allen Menschen widersprechend handeln und schreiben  
konnte, dann müssen alle, die mystische Erfahrungen 
erlebt haben, sehr selbstkritisch sein und auch ihre 
Glaubensgrundlagen kritisch hinterfragen.  
 

Wie konnte das geschehen? 
 

Ein wichtiger Grund für die Ablehnung des Glaubens 
von Juden, Muslimen und anderen Religionen sind wört-
lich unkritisch übernommene Bibelworte bis zum heuti-
gen Tag. Darum ist es wichtig, dass die historisch kriti-
sche Erforschung von Bibeltexten mit in die kirchliche 
Verkündigung aufgenommen wird. Da sind dann aller-
dings einige Dogmen neu zu erklären oder gar hinfällig. 
 

Es gibt im 2. Testament (NT) an vielen Stellen die Über-
zeugung, dass nur durch den gekreuzigten und aufer-
standenen Jesus Christus der Weg zu Gott führt und 
das Heil zu erlangen sei.  
  
Ich führe hier zwei bekannte Worte an, die oft angeführt 
werden: „Jesus spricht zu ihm: Ich bin der Weg und die 
Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater 
denn durch mich.“ (Johannes 15, 6) Das ist erst in der 3. 
Generation nach Jesus um 90 n. Chr. von Johannes so 
formuliert worden. Es war die Überzeugung des Johan-
nes und seiner Gemeinde. Der historische Jesus hätte 
nie sagen können: „niemand kommt zum Vater denn 
durch mich.“ Er war davon überzeugt, dass jeder 
Mensch direkt zu Gott kommen kann. 
 
2. Zitat: „in keinem andern ist das Heil, auch ist kein 
andrer Name (Jesus Christus) unter dem Himmel den 
Menschen gegeben, durch den wir sollen selig werden.“ 
(Apg. 4,12) Davon ist der Verfasser der Apostelge-
schichte überzeugt, aber wir sehen in der Geschichte, 
dass auch Menschen über andere Religionen und mit 
anderen Überzeugungen einen Weg zu Gott gefunden 
haben und finden und glücklich werden. 
 

Hinter diesen Absolutheitsansprüchen steht vor allem 
die Deutung des Kreuzestodes Jesu als Sühneopfer für 
die Sünden der Menschheit. Das ist eine Deutung der 
ersten Christen. Verständlich, da zu dieser Zeit im Tem-
pel in Jerusalem und in der damaligen Welt Tieropfer für 
die Gottheit zur Vergebung der Sünden selbstverständ-
lich nötig waren. Auch konnte so dem grausamen Tod 
Jesu am Kreuz ein Sinn gegeben werden. Aber das 
passt nicht zu der Gotteserfahrung mit der Jesus von 
der bedingungslosen Liebe Gottes z. B im Gleichnis 
vom verlorenen Sohn sprach. Es ist schwer vorstellbar, 
dass der historische Jesus von Gott die Vorstellung 
hatte, dass er um Sünden zu vergeben, ein Tieropfer, 
geschweige ein Menschenopfer brauche und dann auch 
noch er selbst. Und ist eine solche Gottesvorstellung für 
uns Menschen heute noch ehrlich nachvollziehbar?  
(siehe Klaus-Peter Jörns: Notwendige Abschiede, Gütersloher 
Verlag 2004) 

Wenn aber der Kreuzestod Jesu zur Vergebung der 
Sünden nicht erforderlich ist, weil Gott selbst Liebe ist, 
oder anders gesagt, seine Liebe so groß und bedin-
gungslos ist, dann fällt der Absolutheitsanspruch des 
Christentums von selbst weg. 
 
Ich weiß, dass ich mit solcher Schriftauslegung für Eini-
ge an den Grundfesten ihres Glaubens rüttele und zu-
gleich anderen erst dadurch wieder einen Weg zum 
christlichen Glaube ermögliche.  
 
Auch die historisch kritische Forschung an den Heiligen 
Schriften kann ein Weg zum Frieden zwischen den Reli-
gionen sein. Wir müssen als Christen weiter lernen, 
dass wir noch verschiedener glauben können als schon 
bisher, weil die Bibel verschieden gelesen werden kann 
und neuere Erkenntnisse und Erfahrungen mit einzube-
ziehen sind, ohne uns gegenseitig den Glauben abzu-
sprechen. Ja, wir müssen die Toleranz schon innerhalb 
der eigenen Glaubensgemeinschaft einüben. 
 
Damit sind wir bereits aus dem Mittelalter in unsere Ge-
genwart gekommen, aber)) wir sollten noch kurz einen 
Blick auf die letzten ca. vier Jahrhunderte werfen. 
 
Aufklärung  
 
In der Zeit der Aufklärung 17. – 18.Jahrhundert hat der 
evangelische Mystiker Gerhard Tersteegen (1697 bis 
1769) gewirkt. In seinem Lied  „Gott ist gegenwärtig“ 
beschreibt er einen kontemplativen Weg und seine Mys-
tik auf einfache Weise. Besonders in der 5. Strophe 
kommt seine mystische Gotteserfahrung zum Ausdruck: 
„Ich senk mich in dich hinunter. Ich in dir, du in mir, lass 
mich ganz verschwinden, dich nur sehn und finden.“  
Wenn T. von solchen Erfahrungen spricht, kommt er mit 
dem nur personalen Gottesbild nicht mehr aus und ge-
braucht a-personale Bilder: „Luft, die alles füllet“ – „aller 
Dinge Grund und Leben“, „Meer und Grund und Ende“, 
„ins Meer der Liebe mich versenken",  „Atem“, „Geist“, 
„Quelle“. 
Trotz solcher a-personalen und transpersonalen Got-
teserfahrung wie sie im 5 Vers zum Ausdruck kommt, ist 
sie bei T. immer auch noch personal; so ist gerade in 
dieser Strophe  seine Anrede an das göttliche Du be-
sonders innig:  “Ich in dir, du in mir“.   
 
Für Tersteegen waren die konfessionellen Unterschiede 
zwischen Katholiken, Lutheranern, Reformierten völlig  



- 6   - 
unbedeutend, was zu dieser Zeit nicht üblich war. Aber 
Kontakte zu Muslimen und Juden sind mir nicht bekannt. 
Von seiner Grundhaltung wäre er ihnen mit Achtung 
begegnet, doch hätte er sie um ihres Heiles willen sicher 
gern zum Christentum bekehrt gewusst. 
 
((In der Aufklärung wuchs das Interesse an Menschen 
anderer Religionen, ihrer Kultur und ihren Schriften. 
Besonders zu erwähnen ist                                                                                                     
Gotthold Ephraim Lessing (1729- 1781), er hat sich mit 
seinem Drama „Nathan der Weise“  (1779) für eine Be-
gegnung in Toleranz und Akzeptanz von Juden, Chris-
ten und Muslimen auf Augenhöhe eingesetzt.)) 
 

20. Jahrhundert 
 

Aus dem vergangenen Jahrhundert möchte ich drei 
Mystiker kurz vorstellen, die sich stark für Frieden und 
Gerechtigkeit eingesetzt haben.  
 
Dag Hammarskjöld (1905 -1961) hat sich als UN Gene-
ralsekretär von 1953 – 1961 für den Frieden in der Welt 
verdient gemacht. Seine Kraft für diese Arbeit schöpfte 
er aus seinem Glauben mit mystischen Erfahrungen. Ich 
zitiere: 
„In dem Glauben, der `Gottesvereinigung mit der Seele´ 
ist, bist du eins mit Gott und Gott ist ganz in dir, - gleich 
wie er ganz für dich ist in allem, was dir begegnet.  
((In diesem Glauben steigst du im Gebet hinab in dich selbst, 
um den anderen zu treffen, im Gehorsam und Licht der Verei-
nigung; stehen für dich alle, gleich dir, einsam vor Gott;  
ist unser Tun ein fortwährender Schöpfungsakt – bewusst, weil 
du eine menschliche Verantwortung hast und gleichwohl ge-
steuert von der Kraft jenseits des Bewusstseins, die den Men-
schen schuf“. )) 
 (Dag Hammarskjöld, Zeichen am Weg 1965, S.89 f) 
 

Besonders der historische Jesus und Albert Schweizer 
waren seine Vorbilder.  
In seinem TB finden wir ein Zitat des islamischen Mysti-
kers Rumi: „Wer Gott liebt, hat keine Religion außer 
Gott.“ (1955- S.59) Hier wird bei H. deutlich: Ein Mystiker 
steht letztlich über den institutionalisierten Konfessionen 
und Religionen.   
H. besuchte christliche Gottesdienste der verschiedens-
ten Konfessionen, Moscheen, Synagogen und Tempel – 
möglichst unauffällig, um dort die Stille vor Gott in Ge-
meinschaft mit anderen zu suchen. H. beschäftigte sich 
auch mit östlichen Weisheitslehren und hat diese mit der 
christlichen Mystik verglichen, z.B. Meister Eckehart mit 
Tsi Si, einem Enkel von Konfuzius und stellt fest: „Die 
äußerste Erfahrung ist eine.“ (S.74).  
 

Dietrich Bonhoeffer (1906 -1945) hat mit seinen Studen-
ten und Pfarramtskandidaten meditiert, und seinen 
Schriften ist zu entnehmen, dass er mystische Erfahrun-
gen hatte. Er setzte sich für die Juden ein und schloss 
sich dem Widerstand gegen den Nationalsozialismus an 
mit den Männern um den 20. Juli 1944. 
Am 1. April 1933 verfasste er einen Aufsatz  „Die Kirche 
vor der Judenfrage“. In diesem vertrat er noch die tradi-
tionelle antijudaistische Fluch- Theorie, wenn er 
schreibt: „Niemals ist in der Kirche Christi der Gedanke 
verloren gegangen, dass das ‚auserwählte Volk‘, das 
den Erlöser der Welt ans Kreuz schlug, in langer Lei-
densgeschichte den Fluch seines Leidens tragen muss.“ 
(Internet DBW 12,354). Doch klar sagt er dann: „Die  
 

 
Kirche ist den Opfern jeder Gesellschaftsordnung (also 
auch den Juden) in unbedingter Weise verpflichtet, auch 
wenn sie nicht der christlichen Gemeinde zugehören. … 
Wenn die Kirche den Staat ein Zuviel oder ein Zuwenig 
an Ordnung und Recht ausüben sieht, kommt sie in die 
Lage, nicht nur die Opfer unter dem Rad zu verbinden, 
sondern dem Rad selbst in die Speichen zu fallen.“ 
(Internet DBW 12,353) 
Die meisten Kirchenvertreter sahen sich höchstens ge-
genüber den getauften Juden verpflichtet, sie zu schüt-
zen. Bonhoeffer trat von Beginn an für das gesamte 
verfolgte Judentum ein.  
 

Martin Luther King (1929 -1968) hat sich für die Rechte 
der Schwarzen in den USA eingesetzt ohne Waffen 
nach dem Vorbild Jesu und Gandhis. In diesen Kampf 
mit unglaublichen Widerständen und Todesdrohungen 
wurde er gestärkt  auf Grund einer mystischen Erfah-
rung:  „In diesem Augenblick, so erzählt King später, 
habe er die Gegenwart des Göttlichen erfahren wie nie 
zuvor.  `Fast plötzlich verließ  mich meine Angst. Meine 
Ungewissheit verschwand. Ich war bereit, allem ins Au-
ge zu sehen.´“ ( Sölle, a.a.O S.139) Dies ist ein Beispiel, 
wie mystische Erfahrungen Menschen ermutigen, sich 
für Gerechtigkeit und Frieden einzusetzen auch unter 
Lebensgefahr. 
 

Für unsere Zeit fasse ich zusammen: 
 

Mystische Erfahrungen erleben Menschen  auch unab-
hängig von bestimmten Meditations-    Methoden, sie 
können allen Menschen zu Teil werden. Die Zahl der 
Menschen, die unabhängig von den Meditationsgruppen 
mystische Erfahrungen machen, ist sicher sehr groß. 
 

Die Gruppen in der Meditationsbewegung sind offen für 
interreligiöse Begegnungen. Viele haben für ihre Medita-
tion Anregungen und methodische Hilfen gefunden aus 
fernöstlichen Traditionen: wie Zen und Vipassana, Yoga, 
Chi-Gong, Tai Chi, einige auch aus dem Sufismus.    
 

Es gibt viele Wege zum Frieden z. B. Begegnungen, 
Gespräche, die Achtung des anderen mit seiner Kultur 
und Religion, interreligiöse Gottesdienste. 
 

Mystische Gotteserfahrung allein, als Weg zum Frieden, 
reicht nicht. Es muss das Gespräch, die Begegnung auf 
Augenhöhe dazu kommen. Die hier genannten Wege 
gehören alle zusammen, gerade bei der Mystik, ob sie 
nun aus jüdischer, hinduistischer, buddhistischer, christ-
licher oder islamischer Tradition motiviert sind. 
 

Die eigenen Heiligen Schriften kritisch zu lesen auf ihren 
Kern hin, nämlich ob die jeweiligen Worte der Schriften 
der Liebe und Barmherzigkeit entsprechen, ist zum reli-
giösen Frieden nötig. 
 

Aus echten mystischen Erfahrungen erwachsen Ehr-
furcht vor dem Leben, Achtsamkeit, Liebe, Mitgefühl und 
Toleranz. 
 

Mystische Erfahrung verpflichtet, Verantwortung für die 
anderen, die Erde und die Welt zu übernehmen.  
Das meint Jesus, wenn er sagt: „Ihr seid das Salz der 
Erde und das Licht der Welt!“  Das bedeutet:  
Ihr seid ganz wichtig! Auf euch kommt es an,  
damit Friede auf Erden sein kann!  
            Ich danke für Ihre Aufmerksamkeit. 

http://de.wikipedia.org/wiki/Judenboykott


 

 

Anhang 

 

Die Seligpreisungen Jesu für heute: 
 

Selig, glücklich bis ins Innerste der Seele sind,  
die bis ins Innerste arm und leer sind; denn sie erfahren             
den Reichtum der göttlichen Wirklichkeit.       
      Selig sind, die da Leid tragen;  
      denn sie sollen Hilfe und Trost erfahren.   
Glücklich sind die Sanftmütigen, die mutig sind, einfühl-
sam, tolerant und diplomatisch zu sein, die behutsam mit 
Menschen, Tieren, dem ganzen Erdreich und dem Kos-
mos umgehen; denn sie werden die Erde erhalten.        
      Glücklich sind, die da hungert und dürstet nach der   
      Gerechtigkeit; denn sie werden mit ihren Worten und   
      Taten Erfolg haben, so dass sie daran immer wieder        
       neu satt werden.  
Glücklich sind die Barmherzigen, die aus inniger Liebe 
handeln;  denn sie werden Barmherzigkeit empfangen.  
      Selig sind, die reinen Herzens sind; denn sie können                         
      Gott schauen mit den Augen des Herzens. 
Glücklich sind die Friedfertigen; denn sie werden Frieden 
stiften  und Gottes Kinder heißen und so wahre Menschen 
sein.        
      Glücklich bis ins Innerste der Seele sind,  
      die um der Gerechtigkeit willen verfolgt werden;  
      denn sie erfahren die Gegenwart Gottes jetzt  
      und hier und  in Ewigkeit. 
 
Zu diesen Seliggepriesenen sagt Jesus:  
Ihr seid das Salz der Erde! Ihr seid ganz wichtig für diese 
Erde, auf euch kommt es an, damit die Erde erhalten 
bleibt. 
Ihr seid das Licht der Welt! Ohne Licht kein Leben, ohne 
euch versinkt die Welt in Finsternis. Darum lasst eure 
Fähigkeiten, die ihr aus der Verbundenheit mit Gott emp-
fangt, ausstrahlen und ihre volle Wirkung entfalten.  
 
Matthäus 5,3 – 12;  Übertragung  Manfred Rompf,  
Seite 28 – 29 in Auf den Spuren des Glücks nach  
Jesus von Nazareth - Motivationen für ein spirituelles 
Leben – 136 Seiten,  
J.F. Steinkopf Verlag 14,95 €, ISBN 978-3-7984-0828-9) 
 
www.manfredrompf.de  dort unter Download  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

http://www.manfredrompf.de/

