Manfred Rompf, Pfr.i.R, Kontemplationslehrer, ESdK im
WEFdK, Schliepersberg 9 b, 45257 Essen, Tel.: 0201-
488849, www.manfredrompf.de, mg@manfredrompf.de

Vortrag von Manfred Rompf

bei der Griindungsveranstaltung des
Netzwerkes Meditation und Spiritualitat

in Westfalen

am 23.3.2019 in der Ev. Kirche Linern in Unna

Thema:

Christliche Mystik als ein Weg zum Frieden -
von Jesus liber das Herzensgebet ins

21. Jahrhundert

((Die Texte in Doppelklammern wurden aus Zeitgriinden
nicht vorgetragen.))

Liebe Zuhdrende!

,Christliche Mystik als ein Weg zum Frieden.” Ja, so
habe ich selbst Meditation und Mystik erlebt und erfah-
ren, dass sie mir hilft, im Frieden mit anderen, auch mit
Menschen anderer Religionen zu leben. Aber dann wur-
de mir deutlich, dass es in der Geschichte des Christen-
tums leider auch bei vielen Menschen mit mystischen
Erfahrungen aus dogmatischen Griinden ein aggressi-
ves Verhalten gegentber anders Glaubenden der eige-
nen Religion und erst recht anderer Religionen gab.
Mystik allein - ob christlich oder nicht christlich - ist noch
kein sicherer Weg zum Frieden.

Erst aber:

Was ist unter Mystik zu verstehen?

Das Wort Mystik kommt vom griechischen Verb ,myein®,
das bedeutet Augen und Mund schlief3en, also mit den
inneren Augen den eigenen inneren Grund aufspuren.
Die Wikipedia erklart das Wort so: ,Der Ausdruck Mystik
bezeichnet Berichte und Aussagen Uber die Erfahrung
einer gottlichen oder absoluten Wirklichkeit sowie die
Bemihungen um eine solche Erfahrung.”

Mystik hat etwas mit tiefer innerer Erfahrung zu tun, mit
einer inneren Begegnung mit dem Heiligen, mit der ab-
soluten Wirklichkeit. Thomas v. Aquin hat dies bezeich-
net als ,Erfahrungserkenntnis Gottes® (,cognitio dei ex-
perimentalis®).

Das Adjektiv ,mystisch“ bedeutet ,geheimnisvoll®, “in
Geheimnisse eingeweiht. Da das Goéttliche ein Ge-
heimnis ist und bleibt, kbnnen Erfahrungen mit dieser
Wirklichkeit als mystisch bezeichnet werden.

Mystik war in den Kirchen bis vor etwa 50 Jahren ver-
achtet und als eine Gefahr fir die Rechtglaubigkeit ver-
dachtigt.

Der ev. Marburger Theologe Rudolf Otto hat vor ca. 100
Jahren mit seinen Buchern ,Das Heilige* (1917) und
Westostliche Mystik“ (1926) die Mystik wieder in die
Theologische Forschung eingebracht. Damit war er sei-
ner Zeit voraus und wurde wenig beachtet. Otto verglich
z. B. die hinduistische Mystik des Sankaras (um 800 v.
Chr.) mit der christlichen von Meister Eckhart (Anfang
13. Jh.).

Erst ab den 70- ger Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts wurde die Mystik auch in den Kirchen zaghaft wie-
der Thema. Unter anderen hat sich Dorothee Sélle um
dieses Thema verdient gemacht.

Mystik gehort wesentlich zur Religion, sie ist ihr eigentli-
cher innerer Kern. Dorothee Sdélle sagt das sehr deut-
lich: ,Was in der Sexualitat der Eros, das ist fir die Reli-
gion die Mystik® (Mystik und Widerstand, S. 151).

So wie sexuelle Erlebnisse ohne Liebe, ohne Eros nicht
viel wert sind, so auch Religion und Glauben ohne eige-
ne personliche Gotteserfahrung.

Ich zitiere aus Soélles Buch: ,Mystik und Widerstand®
(1999): ,Mit mein wichtigstes Interesse ist gerade, die
Mystik zu demokratisieren. Damit meine ich, die mysti-
sche Empfindlichkeit, die in uns allen steckt, wieder
zuzulassen, sie auszugraben aus dem Schutt der Trivia-
litét.“ (S.13)

Etwas spater schreibt sie: ,Mein Interesse ist nicht die
Mystiker zu bewundern, sondern mich von ihnen er-
innern zu lassen und das innere Licht taglich so deutlich
wie nur moglich zu sehen: Es ist auch in mir versteckt.
(S. 20) Etwas spater erganzt sie: ,Im Staunen, Sich-
eins-Wissen, Sich- ungetrennt-Flihlen gibt sich Gott
schon in uns hinein.“ (S.41)

Es ist das Anliegen dieses Vortrages und meiner gan-
zen Angebote zur Mediation und Mystik seit Uber 43
Jahren, zu ermutigen und praktische Hilfen zu geben,
um eigene Erfahrungen mit der uns umgreifenden Wirk-
lichkeit — mit Gott zu machen, die dann auch Folgen
haben fir das Leben im Alltag und sich in der Verant-
wortung flr die anderen bewahren.

Diese Folgen aus der mystischen Erfahrung bringt D.S.
mit dem 2. Begriff in ihrem Buchtitel zum Ausdruck: Wi-
derstand. Sie beschreibt und zitiert viele Mystiker - auch
aus anderen Religionen -, wie sie sich gegen Unaufrich-
tigkeit, Ungerechtigkeit, Unterdriickung und far Frieden
engagiert haben. Sie fasst zusammen: ,Mystik ist die
Erfahrung der Einheit und der Ganzheit des Lebens.
Mystische Lebenswahrnehmung, mystische Schau ist
dann auch die unerbittliche Wahrnehmung der Zerrsplit-
terung des Lebens. Leiden an der Zerrsplitterung und
sie unertraglich finden, das gehort zur Mystik. Gott zer-
splittert zu finden in arm und reich, in oben und unten, in
krank und gesund, in schwach und méchtig, ist das Lei-
den der Mystiker.” (a.0. S.14)

Wie kommt es zu mystischen Erfahrungen?

Mystische Erfahrungen kénnen allen Menschen zu Teil
werden und sie werden als Geschenk erlebt. Schon
Kinder kénnen solche Erfahrungen machen. Das wusste
auch Jesus, darum lieR} er die Kinder zu sich kommen.
Mystische Erfahrungen werden mit dem Herzen, mit der
Seele gemacht, und der Verstand und die Vernunft den-
ken dann dartber nach und ordnen sie ein.

Es kann uns eine innere Sehnsucht antreiben zu suchen
nach dem Ursprung des Lebens und der Liebe. Meist
erklaren wir schon im Kindesalter Grundlagen fir solche
Erfahrungen. Wenn nicht durch die Eltern so im Kinder-
garten, in der Schule, im kirchlichen Unterricht, in Got-
tesdiensten, im Héren von Geschichten aus der Bibel,
im Singen und Beten. Mystische Erfahrungen werden
meist im Rahmen der eigenen Religion erlebt und so
weit mdoglich in diesen religiosen Vorstellungen be-
schrieben. Gemeinsam sind diesen Erlebnissen die
Geflihle einer grofRen tiefen Freude, des Gliicks, der
Gewissheit: ich bin geborgen, getragen und gehalten
von einer grof’en unsichtbaren aber splrbaren Kraft.
Das ermutigt zu einem gliicklichen Leben und gibt Kraft
auch Widrigkeiten zu meistern.



http://www.manfredrompf.de/
mailto:m.rompf@gmx.de

- 2 .
Ich selber hatte ein erstes solches Erlebnis mit ca. 10
Jahren. Das tragt mich heute noch. Mein Glaube, mein
theologisches Denken hat die historisch kritische Erfor-
schung der biblischen Texte und die Erkenntnisse der
Naturwissenschaften verarbeitet, ohne dass mir die
Gewissheit genommen wurde: Gott ist gegenwartig, ja
er lebt in mir. Aber viele Glaubenslehren - Dogmen -
kann ich nicht mehr so Gbernehmen, wie ich es gelernt
habe und wie sie in der Kirche meist noch weiter vermit-
telt werden. Da muss ich fir mich einiges ganz streichen
oder uminterpretieren. So geht es vielen Glaubenden
und Suchenden heute.

Selten haben sich so intensive Erfahrungen in meinem
Leben wiederholt. In der geistlichen Begleitung von
Menschen, die bei mir Kontemplation Uben, erfahre ich
von solchen mystischen Erlebnissen regelmaflig. Aber
auch unabhangig von meinem Arbeitsbereich in der
Meditation, wei ich von Menschen mit solchen Erfah-
rungen, die das Leben pragen.

Ende der 90er Jahre hatte ich eine Muslima gebeten im
Konfirmandenunterricht, etwas uber ihren Glauben im
Islam zu erzahlen. Nach dem Unterricht erzahlte sie mir
von einer solchen tiefen Gotteserfahrung, als sie gerade
in Mekka auf der Hatsch war. Sie sagte zu mir: mit mei-
nen Glaubensgeschwistern kann ich dariber nicht spre-
chen, die wirden es nicht verstehen, aber bei ihnen
weild ich, dass sie das verstehen. Diese Frau hatte reli-
gionsubergreifend das Gespir, dass ich in meinem
Glauben Entsprechendes erfahren habe.

Vielen Christen geht es ahnlich wie dieser Muslima,
dass sie Uber solche Erfahrungen kaum mit jemandem
sprechen kénnen. Verstehen tut es eben nur, wer sol-
ches selber erfahren hat.

Was kann solche mystischen Erfahrungen férdern?

Stille, Gebet, Meditation und Kontemplation verbunden
mit Texten Heiliger Schriften — fiir die Christen die Bibel,
und Texte von Mystikerinnen und Mystikern. Aber auch
Texte aus einem anderen religidsen Hintergrund kdénnen
nitzlich sein.

Nun mdchte ich etwas Erklarendes sagen zu
Gebet, Meditation und Kontemplation

In der Stille komme ich zu mir selbst, ich denke

Uber mein Leben nach, so komme ich in ein Selbstge-
sprach. Wenn ich glaube, dass es Gott gibt, ganz gleich,
ob ich mir Gott als eine Uberperson oder als Energie
vorstelle, versuche ich mit dieser Wirklichkeit zu spre-
chen. So entstehen Gebete mit Fragen, Zweifeln, Bitten
und Dank. Das kann dann Ubergehen ins Meditieren, in
das Betrachten von Gottes Wort, es im Herzen bewe-
gen, um Weisungen zu finden fiir das eigene Leben.
Schlie3lich kann es Ubergehen in die Kontemplation, in
das schweigende Gebet.

((Kontemplation ist die nichtgegenstandliche Meditation.
Das Wort ,Kontemplation“ kommt aus dem Lateinischen
und setzt sich zusammen aus ,con”, das bedeutet ,ge-
meinsam®“ oder ,mit“, und ,templum®, also heiliger Raum
der Gottheit. Das lateinische Verb ,contemplari“ bedeu-
tet ,betrachten, beschauen®. Es geht in der Kontemplati-
on darum, sich selbst als Tempel, als Ort der Gottesbe-
schauung und Wohnung Gottes zu erfahren. Aus sol-
cher Erfahrung preist Jesus die glucklich, die reinen
Herzens sind, weil sie Gott schauen mit den Augen des
Herzens (Matthdus 5,8), und Paulus spricht davon, dass

wir ein Tempel des Heiligen Geistes sind (1. Korinther
6,19).))

Da Gott nicht gegenstandlich zu fassen ist, geht es in
der Kontemplation nicht um ein rationales, sinnliches
Betrachten, auch nicht von Worten, von Bildern und
Symbolen wie in der gegenstandsbezogenen Meditati-
on, sondern um ein gegenstandsfreies Beschauen, ei-
gentlich um ein sich—-beschauen-Lassen, sich—
durchdringen-Lassen vom Unbegreiflichen. In der Kon-
templation geht es um ein hellwaches gegenwartig-Sein.
Das Achten auf den Atem und mdglicherweise noch ein
kurzes Wort, das in Gedanken wiederholt wird, hilft, still
gegenwartig zu sein ((und sich nicht von anderen Ge-
danken und Gefiihlen ablenken zu lassen.))

Es wird nichts verdrangt. Ich lerne mich selbst mit mei-
nen Sonnen und Schattenseiten tiefer kennen. Das fihrt
zu einer inneren Klarung, zur Uberwindung von negati-
ven Geflihlen wie Hass und Neid und zu innerem Frie-
den. Das geht natirlich nicht von heute auf morgen,
sondern ist ein langerer Prozess, ja ein lebenslanger.
Wenn ich mit mir selber ins Reine komme, kann ich
meine Mitmenschen besser verstehen und lieben. So
kann Kontemplation als ein Weg zum Frieden erfahren
werden.

Eine besonders zutreffende Formulierung fiir Kontemp-
lation hat ,Bede Griffiths (Benediktiner 1906 — 1993)
gegeben:

~Kontemplation ist das Erwachen

zur Gegenwart Gottes

im Herzen des Menschen

und im uns umgebenden Universum.

Kontemplation ist Erkenntnis

im Zustand von Liebe.*

Christliche Mystik beginnt mit Jesus von Nazareth, der
ein Mystiker war.

Vor dem Beginn seiner Wirksamkeit ging Jesus 40 Tage
in die Stille und Einsamkeit der Wiste mit Fasten und
Beten. Jesus hat in den 40 Tagen im Gebet sicher nicht
auf Gott eingeredet, sondern vorwiegend schweigend
gebetet, was wir heute als Meditation und Kontemplation
bezeichnen. Aus solcher Erfahrung hat Jesus gelehrt,
beim Beten nicht viele Worte zu machen, weil Gott
schon weild, was nétig ist (Matthaus 6,7 f.). Meditiert hat
Jesus auch uber den Sinn des Lebens, verbunden mit
inneren Anfechtungen, die typisch sind fur einen spiritu-
ellen Weg. Das kdnnen wir aus den drei Versuchungen
in der Wuste entnehmen, wenn wir sie ein wenig entmy-
thologisieren — also das, was der Teufel sagt, als innere
Versuchungen in Gedanken und Gefiihlen verstehen. Es
geht um die Selbstfindung, um die Fragen: Wer bin ich?
Was kann ich? Wer bin ich in Beziehung zu Gott? Bin
ich Gottes Sohn? Heute wirde das heil3en: Bin ich ein
spiritueller Mensch? Was ist meine Bestimmung in die-
sem Leben? Aus den Erfahrungen mit dem Goéttlichen
und dem Bdsen in der Stille der Wiste verkliindet Jesus
dann eine frohmachende Botschaft von der grenzenlo-
sen Liebe Gottes, die wiederum den Menschen in Kraft
setzt, andere zu lieben wie sich selbst. Die gottliche
Wirklichkeit hat Jesus als Liebe erfahren und darum
gelehrt, Gott vertrauensvoll als Papa, als Vater anzure-
den. Heute wirde Jesus auch Mutter hinzufiigen.

Jesus hat sich immer wieder in die Stille zum Gebet
zuriickgezogen und auch seine Jinger mit in die Stille
genommen. Wenn Jesus in der letzten Nacht seines



- 3 -
Lebens seine Junger auffordert mit ihm dreimal eine
Stunde zu wachen und zu beten, dann wird er sie das
auch vorher gelehrt haben, langere Zeiten in der Medita-
tion vor Gott zu verweilen.

In den Seligpreisungen fuhrt Jesus auf, was aus einem
Leben in der Gemeinschaft mit Gott erwachst, und dass
dies das Leben hier und jetzt glicklich macht. Sie zei-
gen, dass aus der mystischen Erfahrung mit Gott ein
glickliches und fur die Welt mitverantwortliches Leben
erwachst. Darum mdchte ich hier ein wenig verweilen.

~oelig, sind, die geistlich arm sind, denn ihrer ist das
Himmelreich.“ Selig bedeutet ein besonders tiefes gllick-
lich sein. ,Geistlich arm“ meint, vor Gott arm sein und
so bereit, von ihm zu empfangen, was uns innerlich
glucklich macht. Wie uns auch in einer menschlichen
Beziehung nicht das Materielle wirklich glicklich macht,
sondern die Liebe, so ist es Gottes Liebe, die uns bis ins
Innerste glicklich macht. Diese Liebe Gottes — ja Gott
selbst — gilt es, in ,geistlicher Armut® anzunehmen.
Meister Eckhart erklarte ,geistlich arm® mit ,arm an Ei-
genwillen® um sich ganz dem Willen Gottes zu Uberlas-
sen. (Traktate der Unterweisung 3, Quint, S. 56).

Bei dieser 1. Seligpreisung und insgesamt in der Ver-
kindigung Jesu ist es ganz wichtig, dass wir Himmel-
reich nicht jenseitig verstehen, sondern als Symbolwort
fir das Gottliche, aus dem alles Leben kommt. Fir Je-
sus ist das Reich Gottes mitten unter uns — ja in uns.
Gott ist uns ganz nahe, naher, als wir uns selber sind.
Gott ist gegenwartig. Und wenn wir ihm gegenwartig
werden, erfahren wir seine Gegenwart. Das ist die Er-
fahrung Jesu und all derer, die sich dieser Wirklichkeit in
~geistlicher Armut® gedéffnet haben, die mit leeren Han-
den und Herzen wie ein Kind, einfach empfangsbereit
sind. Dann kdénnen wir Gott in uns und durch uns wirken
lassen. Diese geistlich vor Gott Armen preist Jesus
glicklich, denn sie sind von Gott und seiner Liebe erfiillt
— Uberaus reich und bis ins Innerste gllcklich. Jesus
verheif3t hier nicht etwas fir eine ferne Zukunft. Er sagt
nicht ,werden glicklich sein®, sondern sind.

Das ,Himmelreich®, die géttliche Wirklichkeit, wird von
ihnen erfahren — schon jetzt und hier. Sie leben in in-
nigster Verbindung mit dem Géttlichen in all ihrem Tun
und Lassen auch im Alltag. Das ist Mystik, wie sie Jesus
gelehrt und gelebt hat. Zu so Groftem sind wir als Men-
schen berufen. Aber das Einfachste ist oft das Aller-
schwerste, weil wir schwer loslassen kdnnen, um zu
empfangen. Doch es lohnt sich, dies zu wagen und ein-
zuliben. Die meisten spirituellen Wege fiihren in die
Stille und Uben das Loslassen und Leerwerden von dem
Vielerlei, das uns umtreibt und hindert.

Die sieben weiteren Gliicklich-Preisungen erwachsen
aus der ersten. Aus inniger Verbindung mit Gott kom-
men die Eigenschaften oder Tugenden, die von Jesus
gepriesen werden. Sie sind nicht eigene Leistungen,
derer man sich rihmen konnte, sondern Friichte aus der
Gemeinschaft mit Gott. Gesetze und Gebote allein flih-
ren nicht dazu, dass wir Menschen hier auf Erden fried-
lich zusammenleben. Der Mensch muss von Grund auf
im Herzen erneuert werden. Die Welt wird sich veran-
dern, je mehr Menschen sich auf den Weg der Glick-
lich-Preisungen einlassen.

Die Glucklich-Preisungen Jesu sind durchdrungen von
der Flamme der Liebe Gottes, die in Jesus brannte. Er
wollte die Menschen damit anstecken, um sie glicklich
zu machen.

(Ausfuhrlicher siehe dazu: Manfred Rompf, Auf den
Spuren des Gliicks nach Jesus von Nazareth —
Motivationen fir ein spirituelles Leben, J.F. Steinkopf
Verlag , Seite 9 — 29)

Bei Jesus kdnnen wir deutlich sehen:
Mystik ist ein Weg zum Frieden.

In der Seligpreisung der Friedfertigen kommt das be-
sonders zum Ausdruck. Die Friedensstifter werden Got-
teskinder genannt. Das ist eine ganz grofe Auszeich-
nung. Der historische Jesus hat seine Gottessohnschaft
so verstanden, dass alle, die den Willen Gottes versu-
chen zu tun, seine Schwestern und Brider sind. Der
Friede ist Gottes Wille. Dazu gehort auch der Durst nach
Gerechtigkeit, also das Eintreten fur gerechte Verhalt-
nisse. Das ganze Leben Jesu zeigt, wie er sich dafir
eingesetzt hat. Den Menschen gab er einfache Hilfen
und Beispiel in der Bergpredigt fur ein Leben im Frieden
mit einander und im Doppelgebot von der Liebe zu Gott
und der Liebe zum Nachsten nach dem Mafy, wie wir
uns selber lieben und geliebt werden mdchten. Jesus
hat Gewalt zur Lésung von Konflikten abgelehnt und zur
Liebe auch zu den Feinden aufgerufen.

Interreligiés hat Jesus den Glauben auch nicht judischer
Menschen geachtet und deren Tun und Glauben als
beispielhaft hervorgehoben:

Bei der Kanaanaischen Frau, deren Tochter er heilte,
beim rémischen Hauptmann von Kapernaum, der Sama-
riterin am Jakobsbrunnen und ganz deutlich im Gleich-
nis vom barmherzigen Samariter. Die Reprasentanten
des judischen Glaubens — Levit und Priester - lasst Je-
sus vorbeiziehen an dem Notleidenden und der Anders-
glaubige hilft dem Menschen in seiner Not. Da sagt Je-
sus: ,tue desgleichen®. Das war bereits ein Beitrag zum
Frieden zwischen den Religionen. Es bedeutet auch:
Die Ethik ist wichtiger als die Religionszugehorigkeit.

Wir werfen noch einen Blick auf die nachbiblische Ge-
schichte der christlichen Mystik, die heute in der Bewe-
gung um Mediation und Kontemplation eine wichtige
Rolle spielen.

Das Herzensgebet und die Wolke des Nichtwissens

Seit Anfang des vierten Jahrhunderts haben sich Tau-
sende Menschen in die Wisten in Judaa, Kappadozien
und besonders in Agypten zuriickgezogen nach dem
Vorbild Jesu in die Stille. Sie werden Wustenvater ge-
nannt und es gab auch einige Wuistenmutter. Aus die-
ser Zeit haben wir schriftliche Anleitungen zur Meditati-
on. Es wurde angeleitet, zur Ruhe zu kommen, um inne-
ren Frieden zu finden und den Geist ins Herz zu senken.

Makarius der GroRe (T 390) lehrte: ,Die Wachsamkeit
des Herzens befreit die Seele vor schadlichem Herum-
schweifen; denn sie bewahrt den Koérper und die Ge-
danken von weltlichen Zerstreuungen. Die Vorausset-
zungen fur ein rechtes Gebet bestehen in folgendem:
Man muss Herr seiner Gedanken sein und sich mit gro-
Bem Herzensfrieden, der durch keine auflere Einwir-
kung gestort wird, dem Gebete hingeben.” (Kleine Philo-
kalia, Benziger-Verlag, S.23ff.)




- 4 -

Es wurde angeleitet mit dem Atemzug zu beten: ,Herr
Jesus Christus, Du Sohn Gottes, erbarme Dich meiner.”
Diese Worte werden bei jedem Atemzug wiederholt, um
alle anderen Gedanken und Sorgen wahrend dieser
Ubung zum Schweigen zu bringen. Es kénnen auch
andere Worte gewahlt werden, wie z. B.: ,Ich in dir — du
in mir.*

Diese Methode der Wiederholung eines oder weniger
Worte, uber die dann nicht mehr nachgedacht wird,
steht in einer Parallele zur Mantra-Meditation im Hindu-
ismus, ahnliches finden wir auch im Sufismus. Das Her-
zensgebet fand weite Verbreitung in den orthodoxen
Kirchen und wurde in den letzten 50 Jahren auch im
Westen wiederentdeckt.

Diese kontemplative Gebetspraxis hat mehrere
Bezeichnungen: ,Gebet der Ruhe®, ,Herzensgebet,
~Jesus Gebet", und ,Immerwahrendes Gebet*
(1.Thessalonicher 4, 16-18).

Zur Praxis des Herzensgebets gehdrt, die Aufmerksam-
keit auf die Gefuhle, wie Wut, Zorn, Hass und Verzagt-
heit zu richten, um einzuiben damit so umzugehen,
dass ein Leben in Frieden mit den anderen ehrlich még-
lich ist.

Klare methodische Anleitungen zur Kontemplation fin-
den wir auch in der Schrift

,Die Wolke des Nichtwissens".

Ein anonymer englischer Ménch aus dem 14. Jahrhun-
dert gibt einem Schuler Anleitungen. Hier wird die Kon-
templation auch als Ubung des ,Nichtdenkens®, als
Ubung der ,Versunkenheit‘, als Ubung der ,Hingabe“
und ,Achtsamkeit”, und als ,Ubung der Liebe“ bezeich-
net, die ,auch die Kraft zur Nachstenliebe“ gibt. Diese
Anleitungen stehen in der Tradition des Herzensgebetes
und zugleich in einer erstaunlichen Parallele zu Anlei-
tungen im Zen.

Es wird angeleitet, sich vorzustellen, - wie Mose auf
dem Berg - unter und Uber sich eine Wolke zu haben:
Unter sich die ,Wolke des Vergessens®. In diese soll
man alle Gedanken und Vorstellungen, die einem wah-
rend der Ubung kommen, hineinfallen lassen. Die Wolke
Uber einem ist die ,Wolke des Nichtwissens®, weil zwi-
schen uns und Gott ,ein Dunkel des bewussten Erken-
nens® liegt. Es qilt jedoch: ,diese dichte Wolke des
Nichtwissens mit dem Speer deiner liebenden Sehn-
sucht” zu durchstof3en. ,Gott kann nicht im Denken des
Menschen erfasst werden. Daher will ich alles Erkennen
hinter mir lassen und meine Liebe auf den richten, der
nicht gedacht werden kann. Denn Gott kann wohl ge-
liebt, aber nicht gedacht werden.” (Wolke des Nichtwis-
sens, Kapitel 6,5.42, zitiert nach Willi Massa, Hg. 1999,
Herder-Verlag).

Um von den vielen Gedanken leer zu werden, empfiehlt
der Verfasser der ,Wolke“ ein kurzes Wort, z.B. ,Gott"
oder ,Liebe“, zu wahlen und dieses immer wieder zu
wiederholen, um alle anderen Gedanken damit abzu-
wehren. Als besonders bedeutungsvolle und gut klin-
gende Worte empfehlen wir heute z.B.: Schalom, Amen,
Odem, Dank.

Mystik im Mittelalter

Die Mystik erlebte im Mittelalter eine Blitezeit in vielen
Kidstern und auch freieren Gruppierungen wie den
Beginen, die es auch heute noch gibt. Aus vielen Schrif-
ten

der christlichen Mystiker/innen ist zu entnehmen, dass
diese auch Kontemplation gelbt und dazu angeleitet
haben.

Meister Eckhart (1260 — 1329) predigte aus der Erfah-
rung seines kontemplativen Lebens besonders das Los-
lassen des eigenen Ichs.

,Dann ist der Wille vollkommen und recht, wenn er ohne
jede Ich-Bindung ist und wo er sich seiner selbst entau-
Rert hat und in den Willen Gottes hinein gebildet und
hinein geformt ist.“ (Traktate Nr.10, Josef Quint, Hg.
Diogenes Verlag).

Meister Eckhart hat die Nahe Gottes so tief erlebt, dass
er sagen konnte: ,Gott und ich wir sind eins.“ (Predigt 7
bei Quint S. 186f).

Meister Eckhart zitierte auch Texte von Muslimen, die er
achtungsvoll ,heidnische Meister® nennt. Johannes
Tauler hat die Lehren Meister Eckharts weiter verbreitet
und damit auch Luther und die Reformation beeinflusst.

Bei den christlichen Mystikern/innen im Mittelalter war
der Friede oft nur ein Thema zwischen ihnen und Gott
bzw. Christus und mit entsprechender Auswirkung auf
die rechtglaubigen Mitchristen. Aber Ketzer, sogenannte
Hexen, die oft Mystikerinnen waren, Juden und Muslime
blieben fir die meisten aufien vor.

Eine Ausnahme war der Mystiker und Kardinal Nikolaus
von Kues 1401- 1464. Er befasste sich ausflhrlich mit
dem Islam und las den Koran in einer lateinischen Uber-
setzung. In seinem Buch ,De pace fidei* zu Deutsch
"Der Friede im Glauben" vertritt er die Idee ,einer Einheit
der Religion in der Vielfalt der Riten und Gebrauche. Er
sieht alle Religionen, auch den in Europa damals so
verhassten Islam, riickgebunden an die eine goéttliche
Wabhrheit, die sich in Christus inkarniert und offenbart
habe.“ (Nicolaus von Cues: Leben Personlichkeit und
Werk - Internet)

In Spanien, wo viele Juden und besonders Muslime seit
dem 7.Jahrhundert lebten, gab es Uber sieben Jahrhun-
derte ein friedliches Zusammenleben mit einer blihen-
den Kultur, bis Ende des 15. Jahrhunderts katholische
Kdnige (Ferdinand u. Isabella) nach langen Kampfen
Slidspanien (Granada) eroberten und Juden und Mus-
lime vor die Wahl stellten: zum Christentum sich zu be-
kehren, auszuwandern oder Tod (Alhambra- Edikt
1492).

Die Mystikerin Theresa von Avila (1515 -1582), die in
ihren Kloéstern zwei Stunden schweigendes Gebet ein-
fihrte, stammte von Eltern, die vom jidischen Glauben
zwangskonvertierten und Johannes vom Kreuz (1542 -
1591) von Eltern muslimischen Glaubens, die ebenfalls
konvertierten. Es ist klar, dass im 16. Jahrhundert The-
resa von Avila und Johannes vom Kreuz keine Gespra-
che mit Juden und Muslimen fiihren konnten, denn die
gab es zu ihrer Zeit nicht mehr in Spanien.

Allgemein ist beschdmender Weise festzustellen im
Mittelalter haben die mystischen Erfahrungen so vieler
Christen die Kreuzzlge, die Ausrottung von Ketzern und



- 5 -
spater den 30- jahrigen Krieg nicht verhindert. Es ist
unsagliches Leid Uber die Menschen gekommen aus
Glaubensgrinden und viel Blut unter den Christen und
von Juden und Muslimen geflossen.

(( Auch Luther, der von der Mystik stark beeinflusst war
und selbst von mystischen Erfahrungen berichtet, hat
noch gegen Lebensende in seiner Schrift ,Von den Ju-
den und ihren Ligen® (1543) einen furchtbaren Juden-
hass verbreitet und vorgeschlagen, man solle die Syna-
gogen anstecken, die Hauser der Juden zerstéren und
den Rabbinern verbieten zu lehren.

Furchtbar, dass das dann durch den Nationalsozialis-
mus noch im aufgeklarten vergangenen Jahrhundert
geschehen ist und nur wenige Christen sich dagegen
aufgelehnt haben. Ja, viele glaubten sogar, dass Gott
den Hitler gebraucht habe, um die Juden fur den Kreu-
zestod Jesu zu bestrafen, weil sie gesagt hatten ,sein
Blut komme Uber uns und unsere Kinder!* (Matthdus
27,25)

Ich habe noch solche perverse Argumente als Kind und
Jugendlicher von frommen Christen, denen ich mysti-
sche Erfahrungen nicht absprechen kann, selbst gehort.

Wenn schon eine solche christliche Personlichkeit wie
Luther so dem Evangelium von der Liebe Gottes zu
allen Menschen widersprechend handeln und schreiben
konnte, dann missen alle, die mystische Erfahrungen
erlebt haben, sehr selbstkritisch sein und auch ihre
Glaubensgrundlagen kritisch hinterfragen.

Wie konnte das geschehen?

Ein wichtiger Grund fur die Ablehnung des Glaubens
von Juden, Muslimen und anderen Religionen sind wort-
lich unkritisch Gbernommene Bibelworte bis zum heuti-
gen Tag. Darum ist es wichtig, dass die historisch kriti-
sche Erforschung von Bibeltexten mit in die kirchliche
Verkuindigung aufgenommen wird. Da sind dann aller-
dings einige Dogmen neu zu erklaren oder gar hinfallig.

Es gibt im 2. Testament (NT) an vielen Stellen die Uber-
zeugung, dass nur durch den gekreuzigten und aufer-
standenen Jesus Christus der Weg zu Gott fiihrt und
das Heil zu erlangen sei.

Ich flihre hier zwei bekannte Worte an, die oft angefiihrt
werden: ,Jesus spricht zu ihm: Ich bin der Weg und die
Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater
denn durch mich.” (Johannes 15, 6) Das ist erst in der 3.
Generation nach Jesus um 90 n. Chr. von Johannes so
formuliert worden. Es war die Uberzeugung des Johan-
nes und seiner Gemeinde. Der historische Jesus hatte
nie sagen koénnen: ,niemand kommt zum Vater denn
durch mich.“ Er war davon Uberzeugt, dass jeder
Mensch direkt zu Gott kommen kann.

2. Zitat: ,in keinem andern ist das Heil, auch ist kein
andrer Name (Jesus Christus) unter dem Himmel den
Menschen gegeben, durch den wir sollen selig werden.*
(Apg. 4,12) Davon ist der Verfasser der Apostelge-
schichte Uberzeugt, aber wir sehen in der Geschichte,
dass auch Menschen Uber andere Religionen und mit
anderen Uberzeugungen einen Weg zu Gott gefunden
haben und finden und glicklich werden.

Hinter diesen Absolutheitsansprichen steht vor allem
die Deutung des Kreuzestodes Jesu als Sihneopfer fir
die Siinden der Menschheit. Das ist eine Deutung der
ersten Christen. Verstandlich, da zu dieser Zeit im Tem-
pel in Jerusalem und in der damaligen Welt Tieropfer flr
die Gottheit zur Vergebung der Siinden selbstverstand-
lich nétig waren. Auch konnte so dem grausamen Tod
Jesu am Kreuz ein Sinn gegeben werden. Aber das
passt nicht zu der Gotteserfahrung mit der Jesus von
der bedingungslosen Liebe Gottes z. B im Gleichnis
vom verlorenen Sohn sprach. Es ist schwer vorstellbar,
dass der historische Jesus von Gott die Vorstellung
hatte, dass er um Siinden zu vergeben, ein Tieropfer,
geschweige ein Menschenopfer brauche und dann auch
noch er selbst. Und ist eine solche Gottesvorstellung fiir
uns Menschen heute noch ehrlich nachvollziehbar?
(siehe Klaus-Peter Jorns: Notwendige Abschiede, Glitersloher
Verlag 2004)

Wenn aber der Kreuzestod Jesu zur Vergebung der
Sunden nicht erforderlich ist, weil Gott selbst Liebe ist,
oder anders gesagt, seine Liebe so grol3 und bedin-
gungslos ist, dann fallt der Absolutheitsanspruch des
Christentums von selbst weg.

Ich weil3, dass ich mit solcher Schriftauslegung fur Eini-
ge an den Grundfesten ihres Glaubens rittele und zu-
gleich anderen erst dadurch wieder einen Weg zum
christlichen Glaube ermdgliche.

Auch die historisch kritische Forschung an den Heiligen
Schriften kann ein Weg zum Frieden zwischen den Reli-
gionen sein. Wir missen als Christen weiter lernen,
dass wir noch verschiedener glauben kénnen als schon
bisher, weil die Bibel verschieden gelesen werden kann
und neuere Erkenntnisse und Erfahrungen mit einzube-
ziehen sind, ohne uns gegenseitig den Glauben abzu-
sprechen. Ja, wir missen die Toleranz schon innerhalb
der eigenen Glaubensgemeinschaft eintiben.

Damit sind wir bereits aus dem Mittelalter in unsere Ge-
genwart gekommen, aber)) wir sollten noch kurz einen
Blick auf die letzten ca. vier Jahrhunderte werfen.

Aufkldrung

In der Zeit der Aufklarung 17. — 18.Jahrhundert hat der
evangelische Mystiker Gerhard Tersteegen (1697 bis
1769) gewirkt. In seinem Lied ,Gott ist gegenwartig®
beschreibt er einen kontemplativen Weg und seine Mys-
tik auf einfache Weise. Besonders in der 5. Strophe
kommt seine mystische Gotteserfahrung zum Ausdruck:
slch senk mich in dich hinunter. Ich in dir, du in mir, lass
mich ganz verschwinden, dich nur sehn und finden.*
Wenn T. von solchen Erfahrungen spricht, kommt er mit
dem nur personalen Gottesbild nicht mehr aus und ge-
braucht a-personale Bilder: ,Luft, die alles fillet* — ,aller
Dinge Grund und Leben®, ,Meer und Grund und Ende*,
,ins Meer der Liebe mich versenken", ,Atem®, ,Geist",
~Quelle®.

Trotz solcher a-personalen und transpersonalen Got-
teserfahrung wie sie im 5 Vers zum Ausdruck kommt, ist
sie bei T. immer auch noch personal; so ist gerade in
dieser Strophe seine Anrede an das gottliche Du be-
sonders innig: “Ich in dir, du in mir*.

Fur Tersteegen waren die konfessionellen Unterschiede
zwischen Katholiken, Lutheranern, Reformierten vollig



- 6 -
unbedeutend, was zu dieser Zeit nicht Ublich war. Aber
Kontakte zu Muslimen und Juden sind mir nicht bekannt.
Von seiner Grundhaltung ware er ihnen mit Achtung
begegnet, doch hatte er sie um ihres Heiles willen sicher
gern zum Christentum bekehrt gewusst.

((In der Aufklarung wuchs das Interesse an Menschen
anderer Religionen, ihrer Kultur und ihren Schriften.
Besonders zu erwahnen ist

Gotthold Ephraim Lessing (1729- 1781), er hat sich mit
seinem Drama ,Nathan der Weise® (1779) fir eine Be-
gegnung in Toleranz und Akzeptanz von Juden, Chris-
ten und Muslimen auf Augenhdhe eingesetzt.))

20. Jahrhundert

Aus dem vergangenen Jahrhundert mdchte ich drei
Mystiker kurz vorstellen, die sich stark fur Frieden und
Gerechtigkeit eingesetzt haben.

Dag Hammarskijéld (1905 -1961) hat sich als UN Gene-
ralsekretar von 1953 — 1961 fiir den Frieden in der Welt
verdient gemacht. Seine Kraft fur diese Arbeit schopfte
er aus seinem Glauben mit mystischen Erfahrungen. Ich
zitiere:

»In dem Glauben, der “Gottesvereinigung mit der Seele’
ist, bist du eins mit Gott und Gott ist ganz in dir, - gleich
wie er ganz fur dich ist in allem, was dir begegnet.

((In diesem Glauben steigst du im Gebet hinab in dich selbst,
um den anderen zu treffen, im Gehorsam und Licht der Verei-
nigung; stehen fiir dich alle, gleich dir, einsam vor Gott;

ist unser Tun ein fortwahrender Schépfungsakt — bewusst, weil
du eine menschliche Verantwortung hast und gleichwohl ge-
steuert von der Kraft jenseits des Bewusstseins, die den Men-
schen schuf. ))

(Dag Hammarskjold, Zeichen am Weg 1965, S.89 f)

Besonders der historische Jesus und Albert Schweizer
waren seine Vorbilder.

In seinem TB finden wir ein Zitat des islamischen Mysti-
kers Rumi: ,Wer Gott liebt, hat keine Religion auller
Gott.* (1955- S.59) Hier wird bei H. deutlich: Ein Mystiker
steht letztlich Uber den institutionalisierten Konfessionen
und Religionen.

H. besuchte christliche Gottesdienste der verschiedens-
ten Konfessionen, Moscheen, Synagogen und Tempel —
moglichst unauffallig, um dort die Stille vor Gott in Ge-
meinschaft mit anderen zu suchen. H. beschaftigte sich
auch mit dstlichen Weisheitslehren und hat diese mit der
christlichen Mystik verglichen, z.B. Meister Eckehart mit
Tsi Si, einem Enkel von Konfuzius und stellt fest: ,Die
aulerste Erfahrung ist eine.“ (S.74).

Dietrich Bonhoeffer (1906 -1945) hat mit seinen Studen-
ten und Pfarramtskandidaten meditiert, und seinen
Schriften ist zu entnehmen, dass er mystische Erfahrun-
gen hatte. Er setzte sich fiir die Juden ein und schloss
sich dem Widerstand gegen den Nationalsozialismus an
mit den Mannern um den 20. Juli 1944.

Am 1. April 1933 verfasste er einen Aufsatz ,Die Kirche
vor der Judenfrage®. In diesem vertrat er noch die tradi-
tionelle antijudaistische Fluch- Theorie, wenn er
schreibt: ,,Niemals ist in der Kirche Christi der Gedanke
verloren gegangen, dass das ,auserwahlte Volk’, das
den Erléser der Welt ans Kreuz schlug, in langer Lei-
densgeschichte den Fluch seines Leidens tragen muss.*
(Internet DBW 12,354). Doch klar sagt er dann: ,,Die

Kirche ist den Opfern jeder Gesellschaftsordnung (also
auch den Juden) in unbedingter Weise verpflichtet, auch
wenn sie nicht der christlichen Gemeinde zugehdren. ...
Wenn die Kirche den Staat ein Zuviel oder ein Zuwenig
an Ordnung und Recht ausiiben sieht, kommt sie in die
Lage, nicht nur die Opfer unter dem Rad zu verbinden,
sondern dem Rad selbst in die Speichen zu fallen.“
(Internet DBW 12,353)

Die meisten Kirchenvertreter sahen sich hdchstens ge-
geniber den getauften Juden verpflichtet, sie zu schit-
zen. Bonhoeffer trat von Beginn an fir das gesamte
verfolgte Judentum ein.

Martin Luther King (1929 -1968) hat sich flr die Rechte
der Schwarzen in den USA eingesetzt ohne Waffen
nach dem Vorbild Jesu und Gandhis. In diesen Kampf
mit unglaublichen Widerstdnden und Todesdrohungen
wurde er gestarkt auf Grund einer mystischen Erfah-
rung: ,In diesem Augenblick, so erzahlt King spater,
habe er die Gegenwart des Gottlichen erfahren wie nie
zuvor. “Fast plétzlich verlie® mich meine Angst. Meine
Ungewissheit verschwand. Ich war bereit, allem ins Au-
ge zu sehen.™ ( Sdlle, a.a.0 S.139) Dies ist ein Beispiel,
wie mystische Erfahrungen Menschen ermutigen, sich
fur Gerechtigkeit und Frieden einzusetzen auch unter
Lebensgefahr.

Flr unsere Zeit fasse ich zusammen:

Mystische Erfahrungen erleben Menschen auch unab-
hangig von bestimmten Meditations- Methoden, sie
kénnen allen Menschen zu Teil werden. Die Zahl der
Menschen, die unabhangig von den Meditationsgruppen
mystische Erfahrungen machen, ist sicher sehr gro3.

Die Gruppen in der Meditationsbewegung sind offen fir
interreligiose Begegnungen. Viele haben flr ihre Medita-
tion Anregungen und methodische Hilfen gefunden aus
ferndstlichen Traditionen: wie Zen und Vipassana, Yoga,
Chi-Gong, Tai Chi, einige auch aus dem Sufismus.

Es gibt viele Wege zum Frieden z. B. Begegnungen,
Gesprache, die Achtung des anderen mit seiner Kultur
und Religion, interreligiése Gottesdienste.

Mystische Gotteserfahrung allein, als Weg zum Frieden,
reicht nicht. Es muss das Gesprach, die Begegnung auf
Augenhohe dazu kommen. Die hier genannten Wege
gehdren alle zusammen, gerade bei der Mystik, ob sie
nun aus judischer, hinduistischer, buddhistischer, christ-
licher oder islamischer Tradition motiviert sind.

Die eigenen Heiligen Schriften kritisch zu lesen auf ihren
Kern hin, namlich ob die jeweiligen Worte der Schriften
der Liebe und Barmherzigkeit entsprechen, ist zum reli-
giésen Frieden notig.

Aus echten mystischen Erfahrungen erwachsen Ehr-
furcht vor dem Leben, Achtsamkeit, Liebe, Mitgefiihl und
Toleranz.

Mystische Erfahrung verpflichtet, Verantwortung fir die
anderen, die Erde und die Welt zu tibernehmen.
Das meint Jesus, wenn er sagt: ,lhr seid das Salz der
Erde und das Licht der Welt!“ Das bedeutet:
Ihr seid ganz wichtig! Auf euch kommt es an,
damit Friede auf Erden sein kann!

Ich danke fir lhre Aufmerksamkeit.


http://de.wikipedia.org/wiki/Judenboykott

Anhang

Die Seligpreisungen Jesu fiir heute:

Selig, gliicklich bis ins Innerste der Seele sind,
die bis ins Innerste arm und leer sind; denn sie erfahren
den Reichtum der géttlichen Wirklichkeit.
Selig sind, die da Leid tragen;
denn sie sollen Hilfe und Trost erfahren.
Glucklich sind die Sanftmutigen, die mutig sind, einfuhl-
sam, tolerant und diplomatisch zu sein, die behutsam mit
Menschen, Tieren, dem ganzen Erdreich und dem Kos-
mos umgehen; denn sie werden die Erde erhalten.
Glucklich sind, die da hungert und dirstet nach der
Gerechtigkeit; denn sie werden mit ihren Worten und
Taten Erfolg haben, so dass sie daran immer wieder
neu satt werden.
Glicklich sind die Barmherzigen, die aus inniger Liebe
handeln; denn sie werden Barmherzigkeit empfangen.
Selig sind, die reinen Herzens sind; denn sie kdnnen
Gott schauen mit den Augen des Herzens.
Glicklich sind die Friedfertigen; denn sie werden Frieden
stiffen und Gottes Kinder heiRen und so wahre Menschen
sein.
Glucklich bis ins Innerste der Seele sind,
die um der Gerechtigkeit willen verfolgt werden;
denn sie erfahren die Gegenwart Gottes jetzt
und hier und in Ewigkeit.

Zu diesen Seliggepriesenen sagt Jesus:

Ihr seid das Salz der Erde! lhr seid ganz wichtig fir diese
Erde, auf euch kommt es an, damit die Erde erhalten
bleibt.

lhr seid das Licht der Welt! Ohne Licht kein Leben, ohne
euch versinkt die Welt in Finsternis. Darum lasst eure
Fahigkeiten, die ihr aus der Verbundenheit mit Gott emp-
fangt, ausstrahlen und ihre volle Wirkung entfalten.

Matthéus 5,3 — 12; Ubertragung Manfred Rompf,

Seite 28 — 29 in Auf den Spuren des Gliicks nach

Jesus von Nazareth - Motivationen flr ein spirituelles
Leben — 136 Seiten,

J.F. Steinkopf Verlag 14,95 €, ISBN 978-3-7984-0828-9)

www.manfredrompf.de dort unter Download

ot |-
<>
s
-
-
-
<
I~
-

[ =

1% L il
1 % [ | 1

—r H— =
Fd }
He-ve - nu scha - lom  a - lej-chem,

Wir wiin-schen Frie - den euch al - len,

I~ N—h f A N ]
= ‘_'_.i_eﬁ:__,'.__;z,ﬁ:&b_jr-g
b ,

he-ve - nu scha-lom a - lej-chem, he-ve - nu

wir wiinschen Frie-den euch al - len, wir wiinschen

o} ] ] \ \
YT I 2 I A N I —
‘:“___: g IJ—-—‘-!-:if 'f-;. ¥ dul-—
scha - lom a - legj~chem,  he-ve - nu
Frie - den euch al-len, wir win-schen
9. : |‘\ 4 :l\' I lk\'_'k 1Y i |

scha - lom, scha-lom, scha-lom a- lejchem.
Frie - den, Frie-den,  Frie-den al-ler Welt.


http://www.manfredrompf.de/

