
 

Kontemplation – was ist das? 

 

Auf diese Frage findet sich eine kurze konzentrierte und das Wesentliche zusammenfas-

sende Antwort in der Formulierung von Bede Griffiths (1906 – 1993), der sich als Bene-

diktiner um den Dialog der Religionen, besonders um den christlich -hinduistischen Erfah-

rungsaustausch bemüht hat. Sein Schüler Roland R. Ropers, der Religions- und Trans-

formationsphilosoph und selbst ein spiritueller Lehrer hat uns diese Formulierung an ver-

schiedenen Stellen überliefert. So berichtet er in seinem Buch über Bede Griffiths, „Eine 

Welt – Eine Menschheit - Eine Religion“ (Sheema Medien Verlag, 2007): „Anlässlich eines 

gemeinsamen Herbstspazierganges formulierte er am 22.September 1992 in 

Kreuth/Tegernsee seine letztgültige und sicherlich auch schönste Deutung des Begriffs 

Kontemplation: Kontemplation ist das Erwachen zur Gegenwart Gottes im Herzen 

des Menschen und im uns umgebenden Universum. Kontemplation ist Erkenntnis 

im Zustand von Liebe.“ (S.22f)                                                    

Es lohnt sich, über diesen Satz etwas nachzudenken. In diesem Satz liegt die Erfahrung 

eines bedeutenden Mystikers, der sich ein Leben lang in der Kontemplation geübt hat. 

Solche Erfahrung wird als Geschenk oder, anders ausgedrückt, als Erwachen erlebt: 

„Kontemplation ist das Erwachen zur Gegenwart Gottes“. Im Erwachen steckt ein 

Staunen, ein Entdecken von etwas, das schon da war, aber noch nicht geschaut wurde, 

aber jetzt mit einem hell wachen Bewusstsein wahrgenommen wird. Es ist eine Einheitser-

fahrung der einen Wirklichkeit, die wir Gott nennen. Aus solcher Erfahrung sagt Meister 

Eckehard: „Gott und ich wir sind eins.“(Quint S. 186); Paulus formuliert: „in ihm leben, 

weben und sind wir.“ (nach der Apostelgeschichte 17,28); der Mystiker Gerhard Terstee-

gen (1697 bis 1769) dichtet: „Gott ist gegenwärtig.“ (EG 165). Aus einer entsprechenden 

Erfahrung heißt es bereits staunend im Psalm 139: „Von allen Seiten umgibst du mich …“ 

So ließen sich viele Formulierungen finden, wo Menschen – auch unabhängig von einer 

bestimmten Religion - solche Erfahrung gemacht haben, die dem „Erwachen zur Gegen-

wart Gottes“ entspricht.    

Die Formulierung „im Herzen des Menschen“ besagt, dass es sich um eine innere, um 

eine tiefe Erfahrung handelt, die dem Menschen in der Kontemplation zuteil wird. Es ist die 

Erfahrung der Einwohnung Gottes in uns. Wir sind „Tempel Gottes“, sagt Paulus (1. Korin-

ther 6,19). So ist in dem Wort Kontemplation ja auch das Wort Tempel enthalten und das 

lateinische Verb „contemplari“ bedeutet „betrachten“, „beschauen“. Es ist ein doppeltes 

Schauen: Gott schaut mich an und ich schaue ihn an, Bild los.  Es geht in der Kontempla-

tion darum, selbst zum Tempel, zum Ort der Gottesbeschauung und Wohnung Gottes zu 

werden, bzw. sich dessen bewusst zu werden. Entsprechend lehrt der Mystiker Johannes 

Tauler (1300 – 1361): „Der Mensch lasse die Bilder der Dinge ganz und gar fahren und 

mache und halte seinen Tempel leer.  Denn wäre der Tempel entleert, und wären die 

Phantasien, die den Tempel besetzt halten, draußen, so könntest Du ein Gotteshaus wer-

den.“ 

Bereits Jesus preist auf Grund entsprechender Erfahrung, die Menschen „glückselig, die 

reinen Herzens sind, denn sie werden Gott schauen.“ (Matthäus, 5,8).. Das Schauen ge-

schieht nicht erst in einem fernen Jenseits, sondern bereits jetzt und hier im Herzen. Wie 

Jesus auch sagt: „Das Reich Gottes ist in euch.“(Lukas 17,21). „Reich Gottes“ lässt sich 

an einigen Stellen – so auch hier - bei Jesus mit „Gegenwart Gottes“ am treffendsten wie-

dergeben.  

Auf Grund entsprechender Erfahrung betet Gerhard Tersteegen in seinem Lied „Gott ist 

gegenwärtig.“: „Mach mich reines Herzens, dass ich deine Klarheit schauen mag in Geist  

 



- 2 - 

und Wahrheit.“ Das setzt sich dann auch im Alltag fort: „wo ich geh, / sitz und steh,/ lass 

mich dich erblicken/ und vor dir mich bücken.“  

 

Die Formulierung „im uns umgebenden Universum“ besagt, dass Kontemplation nicht 

nur eine Sache des Herzens ist, sondern das ganze Universum mit einbezieht. 

Gotteserfahrung im umfassenden Sinn ist eine Einheitserfahrung mit allem Leben und 

Sein. Damit entsteht zugleich ein Mitgefühl für alles Lebende, von dem wir nur ein Teil sind 

in je verschiedener Weise, es ergibt sich daraus eine Weltverantwortung. Das meint auch 

Jesus, wenn er die Menschen, die er zuvor glückselig gepriesen hat, als „Salz der Erde“ 

und als „Licht der Welt“ (Matthäus 5,13ff) bezeichnet. Das bedeutet doch, ihr seid lebens-

notwendig für diese Erde, ihr seid unverzichtbar für das Leben der Welt. Auf euch, die ihr 

Gott im Herzen schaut, die ihr Gottes Gegenwart (Reich Gottes) erfahrt, kommt es an. Ihr 

seid Söhne und Töchter Gottes, nun lebt auch danach. Dazu ist eine Kraft nötig, eine 

Energie, die denen zu Teil wird, „die leer und arm bis ins Innerste sind“. So sollten wir das 

„Geistlich- arm- sein“ (Matthäus 5,3) sinngemäß übersetzen. Aus dieser Kraft erwachsen 

dann die Lebensweisen, die Jesu glücklich preist für dieses Leben auf dieser unserer                                                              

Erde. Das Leerwerden von allem Eigenen, Selbstsüchtigem, von allen Wunschbildern ist 

es, worin wir uns in der kontemplativen Übung bemühen, um uns so der einen Wirklichkeit 

dar zu bieten – leer wie eine Schale. So wie es Jesus uns vorgelebt hat, in dem er sich 

immer wieder bei aller Aktivität für die Armen, Kranken und Ausgestoßenen (übrigens 

auch für die Reichen und Gelehrten), in die Stille zurückzog zum Gebet, zur kontemplati-

ven Übung, um Kraft für sein Leben und Wirken zu empfangen. Diese Kraft bezeichnen 

wir als Liebe. 

  

„Kontemplation ist Erkenntnis im Zustand von Liebe“ formuliert Bede Griffiths. 

Der Verfasser der „Wolke des Nichtwissens“, einer kontemplativen Anleitung des 14. 

Jahrhunderts, beschreibt Kontemplation als „Übung der Liebe“, die „auch die Kraft zur 

Nächstenliebe“ gibt. (S. 66f bei Willi Massa, Kontemplative Meditation, Wolke des Nicht-

wissens, Topos TB 1974). Er schreibt weiter: „Hier genügt es zu betonen, dass echte 

Kontemplation ehrfürchtige Liebe ist, eine reife Frucht des menschlichen Herzens.“ (S. 

172, Wolke des Nichtwissens, Willi Massa, Hg. 1999, Herder-Verlag). Aus der entspre-

chenden Erfahrung sind bereits einige Spitzensätze im Neuen Testament zu verstehen. 

So bei Paulus Römer 5,5: „denn die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsre Herzen durch 

den Heiligen Geist, der uns gegeben ist.“ Dazu gehört auch 1. Korinther 13, das so ge-

nannte hohe Lied der Liebe und 1. Johannes- Brief 4,16: „Und wir haben erkannt und 

geglaubt die Liebe, die Gott zu uns hat. Gott ist die Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der 

bleibt in Gott und Gott in ihm.“  

Solche „Erkenntnis im Zustand von Liebe“ sprengt in der Konsequenz alle konfessionellen 

und religiösen institutionellen Grenzen. So betonte Bede Griffiths: „Jesus Christus hat 

nicht die Kirche gepredigt, sondern das Reich Gottes. Jesus ist einzigartig, aber nicht der 

einzige“. (a.a.O.S.23). So setzte er sich unermüdlich für den Dialog der Religionen ein und 

bezog auch die Menschen, die keiner Religion angehören mit ein. Er war überzeugt, dass 

Gottes Geist selbstverständlich in allen Menschen wirken kann, auch in denen, „die nur 

Gott als endgültige Erfüllung in den Wissenschaften, in der Kunst oder im sozialen Dienst 

suchen…“(a.a.O.S.23f).  

Ach, dass wir, und auch unsere Kirchenleitenden und die Religionsführenden von solcher 

Kontemplationserfahrung, von solcher „Erkenntnis im Zustand von Liebe“ erfüllt würden!  
 

Manfred Rompf, Artikel für die Zeitschrift „Kontemplation und Mystik“ Jahrgang 10,1/ 2009.     


