
Manfred Rompf, Pfr.i.R, Meditations- u. Kontemplationslehrer, 45257 Essen, Schliepersberg 9 b,       
                          mg@ manfredrompf.de  ,    Internet:   www.meditation-essen.de  
Teils entnommen: Manfred Rompf, Auf den Spuren des Glücks nach Jesus von Nazareth - Motivationen für ein  
spirituelles Leben - 136 Seiten, J.F. Steinkopf Verlag 2014/16 14,95 €, ISBN 978-3-7984-0828-9   
 

Die große Gebetsgebärde  (In ihr fließen mehrere traditionelle Gebärden zusammen.) 
 

- Ich nehme mich im festen Stand wahr  (Füße schulterbreit,  Knie nicht durchgedrückt, eher ein 
wenig gebeugt, also durchlässig und fest mit dem Boden verbunden; Oberkörper aufrecht, gerade 
nach oben ausgerichtet, als würde ich an einem Faden sanft nach oben gezogen).  
 

- Nun vollziehe ich zu Beginn die Gebärde der Sammlung, Begrüßung und des Dankes wie zu 
Beginn und zum Schluss einer Meditation: Ich führe die Hände nach oben und vor dem Herzen mit  
den Handinnenflächen zusammen und verneige mich. (Im Sinn:* Ich hole mich aus aller Zerstreut-
heit zusammen und vertraue mich dir an. Ich bin ganz aufmerksam da.) 
Die Hände gehen wieder nach unten.  
Die folgende Gebärde wird langsam und mit großer Aufmerksamkeit vollzogen. 
 

- Ich führe die Arme seitlich mit den Handinnenflächen nach oben geöffnet langsam nach oben bis 
sie über dem Kopf zusammen kommen. (Im Sinn: Ich strecke mich zu dir aus, um die Kraft aus der 
Höhe zu empfangen.)  
 

- Dann führe ich die sich berührenden Hände  zum Kopf herunter. (Im Sinn: Ich nehme das, was 
ich von oben – vom Göttlichen - empfange in mein Denken und Bewusstsein.) 
 

- Die Hände gehen ein Stück tiefer und bleiben in der Augenhöhe stehen und öffnen sich ca. 30 - 
40 cm auseinander. Dabei öffnen sich die Augen und danach mit dem Wiederzusammenführen der 
Hände schließen sie sich wieder. (Im Sinn: Ich öffne den Blick - meine Aufmerksamkeit - für die 
Schöpfung und Welt und sehe, was in ihr geschieht. Dies nehme ich in mein Denken und Bewusst-
sein.) 
 - Die Hände gehen tiefer und bleiben beim Sprachzentrum stehen – Zeigefinger bei den Lippen, 

Daumen beim Kehlkopf. (Im Sinn: Ich setze das von oben Empfangene und das in der Schöpfung und 
in der Welt erfahrene ins Wort, in Sprache; ich nehme es ins Bekennen.) 
 

- Die Hände gehen herunter zum Herzbereich. (Im Sinn: Das alles bewege ich in meinem Herzen.) 
 

- Nun gehen die Hände bis zur Bauchmitte (Hara) und dabei etwas nach vorne - nur die Finger-
spitzen (bzw. einige) berühren sich, so dass die Arme mit den Händen und dem Körper einen Kreis 
bilden. (Im Sinn: Ich nehme mich wahr in meiner Kreatürlichkeit als Frau oder Mann, in  meiner Vita-
lität und bin dankbar für mein Sein.) 
 

- Dann nehme ich die Hände - sich zu einer Schale formend - wieder zur Bauchmitte zurück (im   
  Sinne das ist mein Maß für den heutigen Tag) 
 

- Mit den so geformten Händen gehe ich etwas in die Knie (Hocke),  und ich neige mich zum Bo-
den und vollziehe eine schöpfende Bewegung. Nun richte ich mich wieder auf und führe die Hän-
de als Schale nach oben bis zum oberen Bauchbereich vor mir. (Im Sinn: Ich nehme die Erd-
schätze und die Früchte, einfach alles, was mir die Erde < Mutter Erde -  Gott > schenkt und hebe 
es wie einen Schatz.) 
 

- Nun öffne ich die Hände und Arme weit zu den Seiten – offene Arme und Hände. (Im Sinn: Ich 
behalte das, was ich empfangen habe nicht für mich allein, wir teilen miteinander.) 
 

- Nun führe ich die Arme und Hände wieder zusammen zum Kreis und ziehe die Hände, die eine 
kleine Schale bilden, zur Leibesmitte an den Körper heran. (Im Sinn: Im Miteinanderteilen werde 
ich wieder beschenkt und ich bin dankbar zu Gott, den Menschen und der Natur.) 
 

Nun kann die Gebärde mehrmals weiterfließen und wird am Ende mit der kurzen Anfangsgebärde 
wie bei der Meditation mit einer Verneigung abgeschlossen. Beim Vollzug der Gebärde kann ich 
mich jeweils in die verschiedenen Himmelsrichtungen drehen. Die Gebärde kann auch sehr gut im 
Freien geübt werden.  
 

*„Im Sinn:“ bedeutet, es ist auch mit anderen Worten deutbar – hier nur ein Vorschlag. 
 
(Literaturhinweis: Diese „große Gebetsgebärde“ ist inspiriert von Franz-Xaver Jans. Dazu siehe die Seiten 80 bis 109 in 
seinem Büchlein: „Das Tor zur Rückseite des Herzens, die große Radvision des Nicolaus von Flüe als kontemplativer 
Weg“  Vier-Türme-Verlag 2004.) 

http://www.manfredrompf.de/


                                                                            - 2 – 
 

Segensgebärde  besonders für Kinder  
 

          Text:                                                                          Gebärde 
 

Gott, du bist innen –                                Arme und Hände überkreuz auf der Brust                
und außen –                                             Arme und Hände öffnen sich etwas nach vorn 
und um mich herum. –                            Arme und Hände öffnen sich weit zu den Seiten 
Gieß deinen Segen über mich aus. –     Arme und Hände gehen nach oben geöffnet zum Himmel   
Komm in mir wohnen. –                          Arme und Hände überkreuz auf der Brust                
Ich bin dein Haus.                                    Hände zu einem Dach geformt auf dem Kopf 

 
Segensgebet: 
 

Gott, Ursprung des Lebens, Quelle der Liebe, 
du bist vor uns und führst uns, 
du bist hinter uns und schützt uns, 
du bist neben uns und begleitest uns, 
du bist zwischen uns und verbindest uns, 
du bist in uns, und erfüllst uns mit deiner Liebe, 
du bist über uns und segnest uns: 
Es segne uns Gott, Ursprung des Lebens, Quelle der Liebe, 
die in uns wirkt durch ihre Geistkraft. 
 

 Was ist Kontemplation? 
 

Kontemplation ist die Bezeichnung für den christlich-mystischen Weg, sich in der  Gegenwart Gottes  
zu erfahren, ja in liebender Hingabe an die letzte Wirklichkeit sich mit dieser als Einheit zu erfahren. 
Siehe dazu auch das Lied: „Gott ist gegenwärtig…“ 
Das Wort „Kontemplation“ kommt vom Lateinischen und setzt sich zusammen aus „con“, das bedeutet „gemeinsam“ 
oder „mit“, und „templum“, das bedeutet „Betrachtungsraum“, Heiliger Raum der Gottheit, wo die Priester betrachten, 
beobachten und beschauen, was der Wille der Gottheit sei. So bedeutet auch das lateinische Verb „contemplari“ aktiv 
„betrachten“, beschauen“ und passiv „beschaut werden“. 
Es geht in der Kontemplation darum, sich selbst als Tempel, als Ort der „Gottesbeschauung“ und Einwohnung 
Gottes zu erfahren und dessen gewahr zu werden.   
 

Eine sehr gute Formulierung fand 1992 Bede Griffiths (1906 – 1993 – Benediktiner,  christlich - hinduistische Verstän-
digung und Erfahrungsaustausch): 
„Kontemplation ist das Erwachen zur Gegenwart Gottes  
im Herzen des Menschen  
und im uns umgebenden Universum.  
Kontemplation ist Erkenntnis im Zustand von Liebe.“ 
 

Gerhard Tersteegen,  Lied EG 165: 
1.)  Gott ist gegenwärtig,  
lasset uns anbeten   
und in Ehrfurcht vor ihn treten. 
Gott ist in der Mitten.  
Alles in uns schweige    
und sich innigst vor ihm beuge. 
Wer ihn kennt, wer in nennt,  
schlag die Augen nieder,  
kommt, ergebt euch wieder 
 

5.)  Luft, die alles füllet, drin wir immer schweben,  
aller Dinge Grund und Leben,  
Meer ohn Grund und Ende,  
Wunder aller Wunder.  
Ich senk mich in dich hinunter. 
Ich in dir, du in mir, 
lass mich ganz verschwinden, 
dich nur sehen und finden. 
 

6.)  Du durchdringest alles, 
lass dein schönstes Lichte, 
Herr, berühren mein Gesichte. 
Wie die zarten Blumen 
willig sich entfalten 

und der Sonne stille halten, 
lass mich so, still und froh, 
deine Strahlen fassen 
und dich wirken lassen. 
 

7.) Mache mich einfältig, 
innig abgeschieden, 
sanft und still in deinem Frieden; 
mach mich reines Herzens, 
dass ich deine Klarheit 
schauen mag in Geist und Wahrheit; 
lass mein Herz  
überwärts 
wie ein Adler schweben  
und in dir nur leben. 
 
8.) Herr, komm in mir wohnen, 
lass mein Geist auf Erden  
dir ein Heiligtum noch werden; komm, du nahes Wesen,  
dich in mir verkläre, 
dass ich dich stets lieb und ehre, 
wo ich geh,  
sitz und steh, 
lass mich dich erblicken 
und vor dir mich bücken.                         


