
10

Mit Karfreitag und Ostern feiern wir das bedeu-
tendste Fest der Christenheit. Die Themen dieser 
Tage sind nie einfach für den Glauben gewesen, 

aber heutzutage erst recht schwierig. Glauben und Verste-
hen gehört zusammen – der Glaube verändert sich je nach 
dem Wissensstand über die biblische Überlieferung sowie 
der Geistes- und Naturwissenschaften. Darum sollten wir 
jedem Christen unter uns verschiedene Deutungen zuge-
stehen, ohne dem anderen den Glauben gleich abzuspre-
chen. Ich erwarte nicht, dass Sie meine derzeitigen Auffas-
sungen teilen – jedoch sind sie ein Angebot zu überprüfen, 
ob sie auch Ihrem Glauben weiterhelfen können. Wenn 
nicht, dann gehen Sie Ihren eigenen Weg. 
Zu Karfreitag und Sühneopfer
Jesus, der Gottes Liebe in Wort und Tat verkündigte, wird 
gefangen genommen und als religiöser und politischer 
Aufrührer verurteilt, hingerichtet und stirbt einen qual-
vollen Tod am Kreuz. Das steht historisch fest. Aber wie ist 
dies zu deuten und zu verstehen? Auch die Jünger hatten 
damit Schwierigkeiten. Zunächst waren sie geschockt und 
konnten das alles nicht verstehen. Schließlich fanden sie 
in Jesaja 53 in dem Bericht vom leidenden Gottesknecht 
und der Sühneopfervorstellung die Deutungsmuster, um 
das Leiden Jesu zu verstehen. Vor allem Paulus und die 
ersten drei Evangelien haben das Leiden und Sterben Jesu 
als Sühneopfer verstanden und verkündigt. Dadurch wur-
de das Christentum zutiefst geprägt. Aber ist Gott – die 
eine Wirklichkeit – als ein solcher Gott zu deuten, der 
nur mit Blut eines Menschen versöhnt werden kann? Der 
historische Jesus von Nazareth hätte dies sicher verneint, 
denn er hat die bedingungslose Liebe Gottes verkündigt 
– besonders deutlich wird dies im Gleichnis vom „verlo-
renen Sohn“. Außerdem hat er den Menschen die Verge-
bung der Sünden zugesprochen, ohne eine Berufung auf 
ein Sühneopfer. 

Die historisch-kritische Erforschung des Zweiten Tes-
taments (Neues Testament) hat schon lange herausge-
stellt, dass Jesus seinen bevorstehenden Tod selbst nicht 
als Sühneopfer verstanden haben kann. Die Worte, die auf 
ein Sühneopfer seines Todes hinweisen, wurden ihm in 
den Mund gelegt. Es hat allerdings auch Versuche gege-
ben, diese Worte wenigstens teilweise als echt zu beweisen 
und zu verteidigen. Auch ich habe dies lange so verstan-
den und weitergegeben. Die ersten Christen haben hier die 
Botschaft Jesu noch nicht vollständig verstanden. Das war 
für ihr religiöses Denken auch äußerst schwer – religions-
geschichtlich ist dies nachvollziehbar. Zu dieser Zeit gab es 
noch blutige Opfer im Tempel in Jerusalem; jedes Jahr voll-
zogen mehr als tausend Priester unzählige Tieropfer zur 
Sündenvergebung. So war das in fast allen Religionen der 

griechisch-römischen Welt. Somit waren die ersten Chris-
ten zunächst selbst noch vom Sühneopferdenken geprägt. 
So hatten sie für die damalige Zeit ein Deutungsmuster für 
das schreckliche Geschehen an Karfreitag – nach ihrer Got-
tesvorstellung vergrößerte es sogar die Botschaft der Liebe 
Gottes. Religionsgeschichtlich war es jedenfalls ein unge-
heurer Fortschritt, dass es so für die Christen nicht mehr 
nötig war, Tiere zu opfern. Schon circa 1.000 Jahre zuvor 
gab es den Übergang vom Menschen- zum Tieropfer, bei-
spielhaft erzählt in der Geschichte von der Opferung des 
Isaak. In letzter Sekunde wurde anstelle von Isaak ein Wid-
der als Ersatzopfer gefunden und akzeptiert.

Der Sühneopfergedanke und das dahinter stehende 
Gottesbild sind heute nicht mehr vermittelbar – dies wird 
von vielen evangelischen und auch von einigen römisch-
katholischen Theologen und Theologinnen vertreten. 
Bischof Huber, der (frühere) Ratsvorsitzende der evange-
lischen Kirche Deutschland, sagte in seinem Bischofswort 
auf der Berlin-Brandenburgischen Synode (23.4.2004.): 
„Ich persönlich habe die Vorstellung, Gott sei auf ein 
Menschenopfer angewiesen, um den Menschen Heil zu-
teilwerden zu lassen, mit meinem Glauben an Gottes Güte 
nie vereinbaren können. Diese bereits im 12. Jahrhundert 
von Anselm von Canterbury vertretene Auffassung sagt, 
Gott lasse seinen Zorn nur dadurch besänftigen, dass ein 
Mensch sein Leben verliere. Immer wieder habe ich mich 
gefragt, ob ein solches Bild von einem im Grunde rach-
süchtigen Gott nicht einen Angriff auf Gottes Ehre selbst 
enthält. Unserer Generation, die insgesamt die Aufgabe 
hat, eine Theologie nach Auschwitz zu entwickeln, muss 
auch an dieser Stelle neue Wege gehen.“ (Jörns, Notwen-
dige Abschiede, S. 328)

Klaus-Peter Jörns, Professor für Praktische Theologie 
(emeritiert), fordert in seinem Buch „Notwendige Abschie-
de“: „Die Sühneopfervorstellung steht heute dem Evange-
lium von Jesus Christus im Wege und muss verabschiedet 
werden“ (a.a.O. S. 326). Jörns begründet dies ausführlich 
und weist auf andere Deutungsmöglichkeiten hin, auch 
schon im frühen Christentum (im Neuen Testament und 
der Didache). Das bedeutet auch, dass wir beim Abendmahl 
auf eine Sühneopferdeutung verzichten können. Das Jo-
hannesevangelium kennt keinen Abendmahlbericht, keine 
Einsetzungsworte Jesu. Man vermutet, dass die Johannes-
gemeinden keine Mahlfeiern mit einer Sühneopferde-
utung gefeiert haben. Auch die Didache, eine Schrift um 
das Jahr 110, kennt eine opfervorstellungsfreie Mahlfeier. 
Jesus hat mit seinen Vertrauten und großen Gruppen mit 
Tausenden Menschen Mahlfeiern mit Brot und Wein oder 
Fisch gefeiert. Sein letztes Essen mit seinen Jüngern war 
ein jüdisches Passahmahl, aus dem danach das Abendmahl 
hervorgegangen ist. Wenn die ersten Christen in ihren 
Häusern zusammenkamen, um das Brot zu brechen, so ist 
schwerlich anzunehmen, dass sie dies bereits von Anfang 
an mit dem Opfergedanken verbunden haben.
Wie können wir heute das Abendmahl verstehen?
Wir können das Abendmahl so verstehen, dass Jesus und 
damit Gott mitten unter uns ist – er ist mit uns, und so er-
leben wir miteinander Gemeinschaft. Das Brot ist das „Brot 

Wie können wir  
Karfreitag und Ostern  
als moderne Menschen heute  
deuten und verstehen?



11

des Lebens“, wie Jesus in Joh. 6 sagt; das ist Jesus selbst, 
der sich uns mitteilt und in uns leben will. Der Kelch ist 
der „Kelch des Heils“, der Wein, das Getränk der Freude, in 
dem uns Gottes Liebe zu schmecken gegeben wird. Damit 
erleben wir uns von Gott geliebt und angenommen – so 
können wir, mit der so geschenkten Liebe Gottes, zugleich 
die anderen lieben. Schon lange Zeit verstehe ich dement-
sprechend das Abendmahl und vermittle dies ansatzweise 
und vorsichtig. Auch die Einsetzungsworte werden so for-
muliert, dass diese Deutung möglich ist. Trotzdem sollten 
auch andere Opferdeutungen nicht völlig ausgeschlossen 
sein. Ich formuliere statt „mein Leib“: „Brot des Lebens“, 
und statt „durch mein Blut“: „durch mein Leben“. Nach 
den Einsetzungsworten lasse ich seit fast 20 Jahren das 
„Christe, du Lamm Gottes“ nicht mehr singen, um die Süh-
neopfervorstellung nicht noch zu betonen – dasselbe gilt 
für manche Passionsliedverse.
Können wir bei Jesu Tod und Leben nicht mehr 
von einem Opfer sprechen?
Doch, und zwar in zweifacher Bedeutung: Beim Tod Jesu 
handelte es sich zum einen um ein Opfer menschlicher 
Gewalt. Leider wird dies bis heute immer wieder an un-
schuldigen Menschen vollzogen, die sich in besonde-
rer Weise für Gerechtigkeit, Frieden und ihren Glauben 
einsetzen. Die Kirche hat sich nachfolgend bis ins späte 
Mittelalter hinein – auf erschreckender Weise – mit den 
weltlichen Herrschern zusammengetan und Menschen 
geopfert, die anders glaubten, als die Kirche lehrt. Diese 
wurden als Ketzer, Mystiker und Hexen hingerichtet, ob-
wohl sie oftmals tief gläubige Menschen in der Nachfolge 
Jesu waren. Dass diese Hinrichtungen im Namen Gottes 
geschahen, war auch nur mit diesem Gottesbild möglich – 
das eines rachsüchtigen, strengen und gewalttätigen Got-
tes, der seinen eigenen Sohn hinrichten ließ. Wir müssen 
uns solche Zusammenhänge deutlich machen. Auch un-
ser Leben, Urteilen und Handeln – zusammen mit ande-
ren Menschen – ist abhängig von unserem Gottesbild und 
unserer Gottesbeziehung. Das läuft meist unbewusst ab.  
Außerdem können wir in dem Sinne vom Opfer sprechen, 
wie Jesus für andere da war; sein ganzes Leben war ein Opfer 
für die Menschen. Gradlinig hat er sich mit seiner ganzen 
Liebe, die Gottes Liebe verkörperte, für Menschen einge-
setzt – mit einer Konsequenz, die auch Leiden und den Tod 
dafür nicht ausschloss. Dieses Handeln führte zum Konflikt 
mit all jenen, die sowohl im religiösen wie im politischen Be-
reich Macht besaßen. Um ihre Macht zu behalten, schlossen 
sich die Vertreter der Religion mit den sonst so gehassten 
römischen Politikern zusammen. So wurde Jesus geopfert.  
Ich möchte festhalten: Es ist also weder Gottes noch unsere 
Schuld, dass Jesus am Kreuz starb. Dafür waren Menschen 
seiner Zeit verantwortlich. Gott stand Jesus in seinem Ster-
ben bei – ja, er war in ihm, ist mit gestorben und lebt. 

Von einem Sühneopfer sollten wir heute beim Tod Jesu 
nicht mehr sprechen. Die Mehrheit der Christen heute kann 
aber noch nicht von diesem Denken loskommen, da sie seit 
Jahrhunderten und die meisten von Kindheit an damit ver-
traut sind. Dennoch sollten sie den anderen zugestehen, den 

Tod Jesu so nicht verstehen zu können, und dass ihnen dieses 
Verständnis den Weg zu Gott verstellen würde.
Gottes Liebe ist so groß, dass er kein Menschenopfer 
braucht, um uns zu lieben, uns anzunehmen, so wie 
wir sind. Gottes Liebe hat sich in Jesus Christus in der Tat 
und in der Wahrheit geoffenbart, vor allem in seinem Le-
ben, aber auch in seinem Leiden, Sterben und Auferstehen.

Zur Deutung von Ostern
Die Auferstehung Jesu ist historisch nicht nachweisbar, da 
es sich hier um kein materiell nachweisbares Geschehen 
handelt. Dennoch gab es Versuche, das Ereignis zu bestä-
tigen – das leere Grab hat allerdings keine entscheidende 
Bedeutung, denn es könnte mit einer Umbettung oder 
gar einem Leichenraub erklärt werden. Auch die Erschei-
nungen mit den Botschaften des Engels und Jesu selbst, 
welche die Frauen und Männer um Jesus hatten, lassen 
sich psychologisch deuten. Doch eine rein psychologische 
Deutung reicht mir nicht. Diese Ereignisse gehören in den 
Bereich des Glaubens – wie Gottes-Erfahrungen oder zu-
treffender: „Gottes-Wahrnehmungen“. Diese können auch 
von uns als Menschen dieser Zeit real erlebt werden. Da-
bei handelte es sich bei den ersten Ostererscheinungen 
des Auferstandenen sicher um etwas Besonderes, ja Ein-
maliges. Diese Erlebnisse haben den Nachfolgerinnen und 
Nachfolgern Jesu die feste Gewissheit gegeben: Jesus lebt! 
Gerade der anfängliche Zweifel jener, die solch ein Ereignis 
noch nicht erlebt hatten, machte die Berichte glaubhaf-
ter, als wenn sofort jeder überzeugt gewesen wäre. Daraus 
ist zu schließen, dass es bei einigen ein längerer Prozess 
war, wie sie zum Glauben gekommen sind – auch Zwei-
fel wie beim Apostel Thomas hatten eine Berechtigung. 
Die Berichte machen deutlich, dass es sich nicht um die 
Wiedererweckung des Leichnams Jesu handelte. Es war 
eine andere Daseinsweise, in der ihnen Jesus – und damit 
zugleich Gott – begegnete. Auferstehung meint also nicht, 
dass der Körper Jesu wieder lebendig wurde und er mit ei-
genen Beinen aus dem Grab aufstehen und gehen konnte. 
Wenn wir von einer „Auferstehung des Leibes“ sprechen, 
dann in der Bedeutung vom Leib, der auch Seele und Geist 
beinhaltet – die Existenz des Menschen als Persönlichkeit. 
In diesem Sinne ist vor etwa 40 Jahren in unserem apos-
tolischen Glaubensbekenntnis endlich „Auferstehung des 
Fleisches“ in „Auferstehung des Leibes“ geändert worden. 
Damit ist gemeint, dass die Existenz des Verstorbenen in 
einer neuen Daseinsweise – bei und in Gott – weiter lebt.   
Die Auferstehung Jesu bedeutet also, dass Jesus lebt und 
mit Gott in Ewigkeit vereint ist. Ihm ist das Gleiche wider-
fahren, was auch uns beim Sterben widerfahren kann. Der 
Tod hat keine letzte Macht – das Leben siegt. … Jesus lebt! 
Er ist eins mit Gott, er ist mitten unter uns – und in uns mit 
seinem Wort und seinem Geist der Liebe. 
Amen. Manfred Rompf 

Gekürzte Predigt vom 3.4. 2005. in der Christuskirche. 
Vollständig in „Auf den Spuren des Glücks nach Jesus 
von Nazareth“, J. F. Steinkopf Verlag 2014/16, S. 91 – 97


